
20

РОССИЙСКИЙ  ЖУРНАЛ  ИСТОРИИ  ЦЕРКВИ  2025;6(3):20-35
https://doi.org/10.15829/2686-973X-2025-199

ISSN 2686-973X (Print)
ISSN 2687-069X (Online)

ХРИСТИАНСКИЙ МОДЕРНИЗМ
Оригинальная статья

Св. Киприан в русском богословии  
первой трети ХХ в.

Хондзинский П. В.

Cтатья написана на основе анализа публикаций о наследии св. Киприана Карфагенского в русской диаспоре 
первой половины 1930-х гг. В качестве контекстуального ряда используются хорошо известные русским авто-
рам работы немецких исследователей О. Ричля, Р. Зома, Г. Коха. Основным выводом статьи является сужде-
ние о том, что если указанные протестантские ученые обнаруживают тенденцию ко все более положительной 
оценке идей и личности св. Киприана, то в русской диаспоре критичность отношения к нему только возрас
тает. Своего пика она достигает у  Н. Афанасьева, сделавшего древнего святого творцом "универсальной 
экклесологии", которую он противопоставлял первоначальной и истинной — "евхаристической". Однако кри-
тическое рассмотрение афанасьевского подхода позволяет утверждать, что его евхаристическая экклесио-
логия была скорее модерным проектом, чем возвращением к истокам. 

Ключевые слова: св. Киприан Карфагенский, св. Игнатий Антиохийский, евхаристическая экклесиология, 
универсальная экклесиология, Р. Зом, Н. Афанасьев, экуменизм.

Отношения и деятельность: не оказывают влияния на представленный материал.

Хондзинский Павел Владимирович, прот. — кандидат теологии, декан богословского факультета Православ-
ного Свято-Тихоновского Гуманитарного Университета, Москва, Россия. ORCID: 0000-0001-9805-045X.

Сфера научных интересов: история русского богословия.

Автор, ответственный за переписку (Corresponding author): 
paulum@mail.ru

Рукопись получена 24.06.2025
Рецензия получена 27.07.2025
Принята к публикации 06.08.2025

Для цитирования: Хондзинский П. В. Св. Киприан в русском богословии первой трети ХХ в. Российский жур-
нал истории Церкви. 2025;6(3):20-35. doi:10.15829/2686-973X-2025-199. EDN: XAUEVD



21

RUSSIAN  JOURNAL  OF  CHURCH  HISTORY  2025;6(3):20-35
https://doi.org/10.15829/2686-973X-2025-199

ISSN 2686-973X (Print)
ISSN 2687-069X (Online)

CHRISTIAN MODERNISM
Original article

St Cyprian in Russian Theology  
of the First Third of the Twentieth Century

Pavel V. Khondzinsky, archpr.

This article analyses publications on the legacy of St Cyprian of Carthage in the Russian diaspora during the early 
1930s. The works of German Lutheran and Reformed theologians — Otto Ritschl, Richard Sohm, and Gustav Koch — 
well known to Russian authors, provide important contextual background. The main argument is that while these 
theologians increasingly evaluate St Cyprian’s ideas and personality positively, the Russian diaspora’s attitude 
remains critically distant. This critique culminates in the work of Nikolay Afanasyev, who characterised the ancient 
saint as the creator of a  ‘universal ecclesiology’, contrasting it with what Afanasyev deemed the original and true 
‘Eucharistic’ ecclesiology. However, a critical re-examination of Afanasyev’s approach suggests that his Eucharistic 
ecclesiology represents more of a modern construct than a genuine return to early Christian roots. 

Keywords: St Cyprian of Carthage, St Ignatius of Antioch, Eucharistic ecclesiology, universal ecclesiology, Richard 
Sohm, Nikolay Afanasyev, ecumenism.

Relationships and Activities: none.

Pavel V. Khondzinsky Archpriest  — PhD in Theology, Dean of the Faculty of Theology of Saint Tikhon’s Orthodox 
University for the Humanities, Moscow, Russia. ORCID: 0000-0001-9805-045X.

Research interests: history of Russian theology.

Corresponding author: paulum@mail.ru

Received: 24.06.2025
Revision Received: 27.07.2025
Accepted: 06.08.2025

For citation: Pavel V. Khondzinsky. St Cyprian in Russian Theology of the First Third of the Twentieth Century. 
Russian Journal of Church History. 2025;6(3):20-35. doi:10.15829/2686-973X-2025-199. EDN: XAUEVD



22

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

В качестве предварительного замечания я хотел бы указать на тот пара-
доксальный факт, что, несмотря на безусловную значимость экклесиоло-
гии св. Киприана для богословия ХХ в., никто из патрологов не задавался, 
по-видимому, целью, дать ретроспективно-аналитический обзор интер-
претаций его наследия в русском богословии. Во всяком случае, при неко-
торой начитанности в  истории вопроса, мне такого рода исследования 
неизвестны.

Исходной же точкой дальнейших рассуждений можно считать изна-
чально не подлежащий сомнению "абсолютный" авторитет сщмч. Кипри-
ана в  русской дореволюционной богословской науке. Акцент понятным 
образом в целом делался на его учении о Церкви, а в частности, — на двух 
вопросах: о  римском примате и  о  границах Церкви. В  первом вопросе 
св. Киприан был востребован в полемике с русскими (и не только) като-
ликами. Здесь академические богословы солидаризировались в его интер-
претации, как минимум, с  некоторыми протестантскими учеными, трак-
товавшими его аналогичным образом. Во втором,  — интерес к  нему был 
обусловлен общим тогда интересом к  древнецерковной экклесиологии, 
в  которой искали возможности возврата к  истокам, безупречному кано-
ническому устроению Церкви, и освобождению от "западного пленения". 
Представителям "Нового богословия", сложившегося к  началу ХХ  в.1, 
импонировала в  св. Киприане прежде всего его бескомпромиссность, 
наследниками которой в  истинной Церкви они хотели бы себя видеть. 
В этом отношении показательным является восприятие наследия св. Кип-
риана в  "Очерках из истории догмата о  Церкви" будущего сщмч. Илари-
она, тогда еще Владимира Троицкого. 

Примерно такую же содержательную оценку деятельности и наследия св. 
Киприана можно найти и у других авторов этого времени от В. В. Болотова до 
свящ. Алексея Молчанова, будущего архиепископа, посвятившего св. Кипри-
ану монографию "Сщмч. Киприан и его учение о Церкви". Все авторы так или 
иначе сходятся на том, что св. Киприан, во-первых, даже если и постулировал 
что-то, что до него прямо не проговаривалось, тем не менее, находясь всецело 
в русле Предания, скорее подводил итоги тенденциям предшествующего раз-
вития, чем открывал новую страницу в экклесиологии. А во-вторых, главным 
упреком, который можно было бы предъявить ему, является не до конца про-
думанное им отношение должностных даров епископа и его личной правед-
ности. Вопрос заключался, собственно, лишь в том, насколько существенным 
виделся тому или иному автору этот последний пункт.

Дополнительный интерес к  св. Киприану уже совсем незадолго до 
революции вызвала полемика митр. Антония (Храповицкого) с  предста-
вителями епископальной Церкви Америки, подхваченная архим. Илари-
оном (Троицким). Сложность состояла в  необходимости согласования 
Киприановой позиции по вопросу перекрещивания еретиков с историче-
ской практикой трех чинов приема в  православие. Митр. Антоний пред-
ложил считать, что таинство Крещения при приеме в церковь не повторя-
1	 Подробнее о "новом богословии" см.: Хондзинский, П., прот. (2018). Русское "новое богословие" в конце 

XIX  — начале ХХ вв.: к  вопросу о  генезисе и  содержательном объеме понятия. Государство, религия, 
церковь в России и за рубежом, 3(36), 145-165.



23

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

ется по икономии, для того, чтобы не смущать обращающихся, и воспол-
няется самим актом приема в  Церковь 2. Архим. Иларион своего учителя 
однозначно поддержал, сославшись на письмо Хомякова к  Пальмеру 3 
и послание Дионисия Александрийского, цитируемое Евсевием, однако не 
вошедшее в "Книгу правил" 4.

При этом русским авторам было известно по меньшей мере несколько 
западных концептуальных прочтений Киприановых идей. Речь идет 
о работах О. Ричля, Р. Зома, Г. Коха.

Наиболее критичную позицию по отношению к  св. Киприану зани-
мал Отто Ричль, работу которого "Киприан Карфагенский и  устройство 
Церкви" 5 в начале прошлого века называли "эпохальной". Согласно Ричлю, 
св. Киприан существенным образом преобразовал устройство Церкви, 
причем его учение о  единстве Церкви является следствием его практиче-
ской деятельности 6, а  точнее  — борьбы с  его оппонентами, круг которых 
постоянно расширялся, от карфагенских пресвитеров 7 — до Римского пре-
стола 8, — вследствие чего св. Киприану приходилось не один раз пересма-
тривать свою концепцию 9. Чтобы доказать это, Ричль даже ввел свою, отли-
чающуюся от общепринятой, хронологическую последовательность посла-
ний св. Киприана 10. На ранней стадии, по утверждению Ричля, св. Киприан, 
как правило, под церковью понимал конкретную общину 11. Позднее он при-
шел к определению Церкви, исходящему из Мф. 16:19, согласно которому 
ее единство основано на единстве кафедры св. Петра 12. При этом в зависи-
мости от конкретных обстоятельств менялся и взгляд св. Киприана на Рим-
ский престол. Изначально он акцентировался на единстве Церкви в целом, 
затем в период общения с папой Корнелием подчеркивал уникальное зна-
чение Рима для церковного единства, а в спорах с папой Стефаном снова 
забыл о нем, сделав акцент на личности епископа как такового 13. 

Переворот, произведенный св. Киприаном, привел к тому, что а) были 
ликвидированы права народа как носителя царского священства 14; б) если 
раньше строгость церковной дисциплины была направлена на сохранение 
чистоты Церкви, то теперь  — на послушание епископу, что не могло не 
привести к доминированию личных интересов епископата 15.

2	 Антоний (Храповицкий), архиеп. (1916). Переписка с  представителями епископальной Церкви Америки. 
Вера и разум, 8/9, 887-888. 

3	 Хомяков, А. С. (1900). Полное собрание сочинений в 8 т., Т. 2, 369 с. 
4	 Евсевий Памфил (1993). Церковная история. М., 248 с.
5	 Ritschl, O. (1885). Cyprian von Karthago und die Verfassung der Kirche. Göttingen.
6	 Ср.: там же, 5.
7	 Ср.: там же, 56.
8	 Ср.: там же, 140.
9	 Ср.: там же, 200.
10	 Ср.: там же, 249-250.
11	 Ср.: там же, 87.
12	 Ср.: там же, 106.
13	 Ср.: там же, 140.
14	 Ср.: там же, 178.
15	 Ср.: там же, 200.



24

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

Важное место отводит св. Киприану также Рудольф Зом в своем знаме-
нитом "Kirchenrecht". Согласно Зому, жизнь первоначальной Церкви опре-
делялась не правом, но харизмой 16. Церковь там, где по меньшей мере двое 
или трое собраны во имя Христа 17. Каждое такое собрание и  есть выяв-
ление тела Христова в  его полноте 18. Поэтому в  Церкви нет и  не должно 
быть оформленных общин, а  поскольку важнейшей харизмой является 
учительство, постольку именно пророки-харизматики первенствуют 
в  общине 19, совершая Евхаристию, суть которой заключается именно 
в молитве, харизма же общины заключается в том, что она свидетельствует 
об их истинности 20. Переворот производит I послание св. Климента Рим-
ского, в  котором постулируется, что в  общине может быть только один 
епископ, который имеет право совершать евхаристию 21. Отсюда начина-
ется процесс как абсолютизации формальной власти епископа (харизма 
связывается уже не с  личностью, а  с  должностью), так и  процесс сакра-
ментализации евхаристии. Харизма собрания редуцируется в  конечном 
счете к формальному согласию с решением епископа 22. Церковь в полноте 
выявляет уже не собрание двух или трех, а община, возглавляемая еписко-
пом 23. При этом: первоначальные принципы христианской жизни перено-
сятся на "епископскую" общину, не только в том смысле, что где двое или 
трое  — теперь означает необходимость собрания 2 или 3 епископов для 
поставления нового, но и  в  том, что каждая епископская община репре-
зентирует собой всю Церковь 24. Так появляется универсальный еписко-
пат — универсальный в том смысле, что каждый епископ является носите-
лем кафолического сознания и епископом всей Церкви. Окончательно эта 
мысль формулируется св. Киприаном: каждый епископ владеет кафедрой 
св.  Петра 25. Таким образом, старокатолицизм (итог развитию которого 
подводит св. Киприан) сохраняет еще в себе черты первоначального вос-
приятия Церкви, если не в  смысле харизматичности ее устроения, то по 
крайней мере в смысле представлений о том, что вся Церковь являет себя 
в каждой (только теперь уже епископской) общине 26. 

Последний интересующий нас автор, Гуго Кох, автор монографии 
"Киприан и римский примат", судя по всему, подошел к наследию св. Кип-
риана наиболее объективным и  взвешенным образом и,  прежде всего, 
отверг утверждение Ричля о  том, что свою концепцию Церкви св. Кип-
риан менял в  зависимости от конкретных обстоятельств 27. Пусть "Един-

16	 Ср.: Sohm R. (1923) Kirchenrecht. Erster Band. München und Leipzig, 26.
17	 Ср.: там же, 20.
18	 Ср.: там же, 21.
19	 Ср.: там же, 69.
20	 Ср.: там же, 54.
21	 Ср.: там же, 158. 
22	 Ср.: там же, 179.
23	 Ср.: там же, 196, 203.
24	 Ср.: там же, 249. 
25	 Ср.: там же, 253.
26	 Ср.: там же, 256.
27	 Ср.: Koch, H. (1910). Cyprian und der Römische Primat. Leipzig, 142.



25

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

ство Церкви" написано и по конкретному поводу, оно выражает неизмен-
ные и заветные мысли св. Киприана 28.

Киприан исходит из Мф.  16:18, где нумерическое единство Церкви 
в св. Петре является символом ее нравственного единства 29. Не св. Петр 
(и не Рим) есть корень Церкви, но сама Церковь есть корень и  ствол, 
и  отделяющийся от нее теряет все. "Ecclesia matrix есть или… церковная 
община определенного места или сама великая кафолическая универ-
сальная церковь, с  которой связаны отдельные церкви и  которая явля-
ется стяженностью (Zusammenfassung) отдельных церквей" 30. Храните-
лем единства Церкви является весь епископат. При этом каждый епи-
скоп подотчетен только Христу и, в отличие от современных епископов, 
не имеет судьи в  своем митрополите или папе 31. Св. Петр возобновля-
ется в  каждом епископе, и  тот владеет всем, чем владел он 32. В  основа-
нии определения Церкви у  св. Киприана лежит первохристианско-
пневматологическое начало 33. Гарнак неправ, когда считает, что в учении 
св. Киприана отразились политические представления об аристократи-
ческом правлении 34, скорее св. Киприан переносит на отношение епи-
скопата и Церкви отношения епископа и общины, как они представлены 
у  св. Игнатия 35. Истинность епископа основывается а) на правильном 
поставлении и нравственной честности; б) на сохранении единства с со
епископами и  Церковью в  единстве Духа и  союзе мира 36. Предложенная 
Киприаном модель церковного устройства является идеальной 37, причем 
это скорее идеал прошлого, чем будущего, идеал доконстантиновской 
эпохи 38. А чем более многочисленным в связи с христианизацией импе-
рии становился епископат, тем более пастыри начинали сами испыты-
вать нужду в  верховном пастыре, которым в  конечном счете мог стать 
только епископ Рима. Это произошло потому, что этого хотели все, 
подобно тому, как Израиль когда-то отказался от прямого богоправления 
и захотел иметь царя 39. 

Хотя названные работы вышли до 1917 г. или (Ричль и  Зом) даже еще 
в  конце XIX в. и  были известны русским дореволюционным авторам, 
которые ссылались на них в  своих монографиях, к  заметной переоценке 
наследия св. Киприана русскими богословами это не привело. Ситуация 
меняется только в диаспоре, когда Киприанова экклесиология становится 
источником довольно заметной дискуссии в первой половине 1930-х гг.

28	 Ср.: там же, 8.
29	 Ср.: там же, 11.
30	 Там же, 79.
31	 Ср.: там же, 53-54.
32	 Ср.: там же, 41.
33	 Ср.: там же, 143-144.
34	 Ср.: там же, 144.
35	 Там же.
36	 Ср.: там же, 138.
37	 Ср.: там же, 147.
38	 Ср.: там же, 152.
39	 Ср.: там же, 154.



26

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

Впрочем, первое, как кажется, значимое хотя и  краткое упоминание 
св. Киприана в  это время принадлежит митр. Сергию (Страгородскому). 
Никак не подвергая сомнению авторитет древнего святителя, митр. 
Сергий предложил достаточно новаторскую его интерпретацию, когда 
в  послании митр. Евлогию от 28  октября 1931 г. распространил Киприа-
нов тезис: кто вне епископа, тот вне Церкви, — на собственное положение 
заместителя местоблюстителя, использовав для этого аналогию, возни-
кающую из сопоставления XIII–XV правил Двукратного Собора, в  кото-
рых отношения священников к епископу последовательно переносятся на 
отношения епископов к  митрополиту, а  митрополитов  — к  патриарху 40. 
Тезис был, правда, оспорен С. В. Троицким в 1932 г. в работе "Размежева-
ние или раскол" 41 и прямого дальнейшего развития в 1930-е гг. не получил.

Первым же среди тех, кто попытался осмыслить св. Киприана заново 
в широком смысле слова, следует назвать Н. Зернова. Именно он в своей 
статье "Св. Киприан Карфагенский и единство Церкви" 42 задал тон новому 
обсуждению взглядов святого отца. Надо сказать, что Зернов сразу в каче-
стве предпосылки выдвигает мысль о  необходимости экуменического 
воссоединения различных церковных деноминаций 43 и  рассматривает 
Киприановы идеи именно под этим углом зрения

До св. Киприана Церковь представляла из себя объединение множе-
ства самостоятельных общин, которые связывало единство веры, любовь 
и  жизнь в  Духе Святом 44. Поддержание этого единства требовало "как 
заботу о мире внутри своей общины, так и рвение о сохранении общения 
ее с  другими местными церквами" 45, что удавалось благодаря наличию 
"двух институтов: общины и  епископата" 46. Община учила братотворе-
нию и  братолюбию. Обучившись, единодушию в  своей общине, христи-
ане становились способны поддерживать его и с другими общинами. В то 
же время и епископ, с одной стороны, избирался единодушным решением 
общины, а  с  другой,  — его рукоположение совершалось с  участием его 
собратий из соседних общин 47.

Все это "делало невозможным формально-логическое определение гра-
ниц истинной Церкви. Она была там, где была любовь, моральная чистота, 
истинная вера и  братское общение с  остальными частями Церкви" 48. Но 
в середине III в. возникает новое учение о единстве Церкви. Его автором 
и стал св. Киприан, "воспитанный в атмосфере римского права" 49.

Согласно ему, земная Церковь вполне совпадает с  вселенским брат
ством тех христианских общин, которые исповедуют истинную веру, хра-
40	 Сергий (Страгородский), митр. (2020). Творения. СПб., 408.
41	 Троицкий, С. (1932). Размежевание или раскол. Paris. См. в особенности 104. 
42	 Зернов, Н. (1933). Св. Киприан Карфагенский и единство вселенской церкви. Путь. 39, 18-40.
43	 Ср.: там же, 18.
44	 Ср.: там же, 23.
45	 Там же, 24.
46	 Там же.
47	 Ср.: там же, 25.
48	 Там же, 25-26.
49	 Там же, 26.



27

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

нят нравственные предписания Нового Завета и соблюдают общение друг 
с другом. А для того, чтобы ни у кого не возникало сомнений, где конча-
ются ее пределы, он к  еретикам прошлых времен добавил раскольников. 
Вследствие этого, именно подчинение "правильному" епископу становится 
необходимой гарантией пребывания в истинной Церкви, так как вне Цер-
кви (вне единства с епископом) нет ни истинной веры, ни таинств, ни свя-
тости 50. До Киприана источником благодати считалась общинная жизнь, 
после него им стал единственно епископат. Так совершилась коренная 
перемена "во всем строе Церкви" 51.

Догматическим обоснованием этого учения стало толкование св. Кип-
рианом Мф. 16:18-19. Св. Петр, получивший дары епископства ранее всех, 
стал, благодаря этому, символом единства, так как каждый из апостолов, 
а  позднее и  их преемники, сколько бы их ни было, в  сущности, владеют 
все той же кафедрой св. Петра, обладая теми же дарами и полномочиями 52.

Это учение св. Киприана "подрывало значение общины в  жизни Цер-
кви" 53, так как отныне существовала возможность отложить "борьбу против 
своего эгоизма и  заменить братотворение послушанием законному пас-
тырю" 54. Между тем, евангельские притчи учат нас скорее "тайне Церкви 
и тому, что истинные границы Церкви и ее природа будут открыты лишь 
при конце истории человечества" 55. Таким образом, есть много оснований 
предполагать, что до-киприановское отношение к единству Церкви "более 
соответствует Новозаветному ее образу" 56, вернуться к  которому и  есть 
насущная задача нашего времени. Последнее при этом более вероятно не на 
Западе, а на Востоке, сохранившем вопреки всему учение о соборности.

Предсказуемо резкую критику статья Зернова вызвала в Зарубежной Цер-
кви, от имени которой выступил Ю. Н. Граббе в газете "Церковная жизнь" 57 
Защищая Киприана, Граббе повторяет доводы митр. Антония и архим. Ила-
риона, о неперекрещивании раскольников из жалости к их самолюбию, доба-
вив для убедительности ссылку на помещенные в кормчей "ответы правиль-
ные Тимофея, святейшего Архиепископа Александрийского". Следует отме-
тить, что в авторизованные VI Собором канонические вопросо-ответы свт. 
Тимофея, ни вопрос, ни ответ, приводимый Граббе, не входят. Как бы то ни 
было, "то, чего хотел бы от своих православных современников Н. Зернов, 
т.е. отказ от учения св. Киприана и возвращение к якобы до-киприановскому 
строю, которому он в своей полной недомолвок статье, однако, не дает ясной 
характеристики, — есть просто стремление к тому, чтобы устранить всякое 
препятствие с пути интерконфессионализма" 58, — таков итог отповеди Граббе.

50	 Ср.: там же, 27-28.
51	 Там же, 28.
52	 Ср.: там же, 29.
53	 Там же, 35.
54	 Там же.
55	 Там же, 36.
56	 Там же, 38.
57	 Граббе, Ю. Н. (1934). Совершил ли св. Киприан Карфагенский переворот в  учении Церкви? Церковная 

жизнь, 11, 170-175.
58	 Там же, 175.



28

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

В  том же 1934 г. и,  кажется, даже раньше, чем Граббе, в  дискуссию 
включается прот. Георгий Флоровский 59, который также сосредоточен на 
вопросе о границах Церкви. Проблематичность позиции Киприана в том, 
что из правильных теоретических предпосылок (Церковь одна и  таин-
ства есть лишь у Церкви) 60, он делает слишком поспешные практические 
выводы, проводя границы Церкви только по каноническим точкам 61. 
Между тем, харизматические границы, которые о. Георгий незаметно ото-
ждествляет с  сакраментальными, шире, чем канонические 62. Киприан не 
совершил переворот в  экклесиологии, однако сегодня необходимо опи-
раться скорее на позицию Августина, который, как и  Киприан, был уве-
рен: вне Церкви нет спасения, однако различал действительность и  дей
ственность таинств 63. В  связи с  этим о. Георгий "с горестным недоуме-
нием" 64 приводит аргументацию митр. Антония, о неповторении таинства 
крещения по икономии. 

Однако наибольший интерес для нас, конечно, представляет оценка 
Киприанова наследия протопр. Николаем Афанасьевым.

В  39 номере "Пути" одновременно с  Зерновым Афанасьев публикует 
статью "Каноны и  каноническое сознание" 65. Последнее понятие позво-
ляет ему уйти от зомовского противопоставления харизмы и  канона, так 
как харизматичность начального периода Церкви заключается не в отсут-
ствии канонического устройства, а, напротив, в том, что формы ее литур-
гической жизни максимально соответствовали каноническому сознанию, 
то есть выражали вечное догматическое содержание канонов, каковое 
единство позднее было нарушено, если не утрачено совсем 66. 

Непосредственно же Киприаново наследие разбирается в  статье "Две 
идеи Вселенской Церкви" 67, ставшей, как известно, манифестом евхари-
стической экклесиологии. Для Афанасьева, как и  для Зернова, св. Кип-
риан  — автор, произведший переворот в  экклесиологии. Он именно, 
утверждает Афанасьев, является родоначальником новой универсальной 
экклесиологии 68. Произошло же это из-за того, что Киприан, согласно 
Афанасьеву, то, что было сказано ап. Павлом об отдельных членах 
общины, перенес на сами общины. Разве разделился Христос? — спраши-
59	 Флоровский, Г., свящ. (1934). О границах Церкви. Путь, 44, 15-26.
60	 Ср. Там же, 15.
61	 Ср. Там же, 16-17.
62	 Ср. Там же, 17.
63	 Ср. Там же, 22.
64	 Там же, 19.
65	 Афанасьев Н. (1933). Каноны и каноническое сознание. Путь, 39, Приложение 1-16.
66	 Ср. Там же, 15.
67	 Афанасьев, Н. (1934). Две идеи Вселенской Церкви. Путь, 45, 16-29. О  влиянии на Афанасьева идей 

Р. Зома см., напр.:  Barbu, S. (2009). Charisma, Law and Spirit in Eucharistic Ecclesiology: New Perspectives on 
Nikolai Afanasiev’s Sources. Sobornost Incorporating Eastern Churches Review, 31(2), 19-43.

68	 Сам термин "универсальная екклесиология" появляется ближе к концу статьи, но, по сути, он присутствует, 
с точки зрения Афанасьева, уже в приводимой им начальной цитате из Киприана: "una ecclesia per totum 
mundum in multa membra divisa est". (Ер. 55). Это oзначает, что единая Хриcтoва Церкoвь, миcтичеcкoе 
телo Хриcта, в эмпиричеcкoм аcпекте cвoего cущеcтвoвания разделена на oтдельные Церкви — церкoвные 
oбщины" (Афанасьев, Н. (1934), 17).



29

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

вает ап. Павел. "In multa membra divisa est" — отвечает Киприан 69. Апостол 
исходил прежде всего из евхаристии: "В  Евхаристии происходит действи-
тельное соприкосновение и  соединение мистического и  эмпирического 
единства церкви" 70. Между тем у св. Киприана, "вселенская церковь есть, 
если не механическое, то во всяком случае внешнее соединение тесно-
примыкающих друг к  другу частей" 71. Их единство обнаруживает себя 
в единстве епископата, каждый из членов которого не только является vice 
Christi в своей общине, но и обладает всей полнотой власти во Вселенской 
Церкви 72. 

При всем огромном значении личности и деятельности св. Киприана, 
его учение не завершено, так как Киприанова модель Церкви представляет 
собой своего рода усеченный конус, большое основание которого — един-
ство общин, а меньшее — единство епископата. В перспективе конус стре-
мится к  завершению, каковым становится учение о  римском примате 73. 
Таким образом, св. Киприан предначал и  предвосхитил экклесиологию 
константиновской эпохи 74. 

Однако за сто лет до св. Киприана было сформулировано другое  — 
вполне согласное с апостольским — учение о Церкви, — учение сщмч. Игна-
тия Богоносца. У Игнатия, "как в евхаристической жертве пребывает весь 
Христос, так в каждой церковной общине есть вся полнота Христова тела. 
Отсюда, "где бы ни был Христос, там кафолическая церковь" 75. В своем уче-
нии о Церкви св. Игнатий исходил, очевидно, из Мф. 18:20 (где двое или трое 
собраны во имя Мое, там Я посреди их). Эти слова относятся только к цер-
ковному собранию, смысловым центром которого является евхаристия 76. 
Церковь там, где евхаристия, а,  следовательно 77, в  каждой общине при-
сутствует вся полнота кафолической Церкви, "подобно тому, как в каждой 
божественной Ипостаси наличествует вся божественная природа св. Троицы" 78 
(курс. мой — П. Х.). Связь же между общинами возникает на основе осо
знания ими реального присутствия Христа в каждой из них 79. Правда, эта 
экклесиология просуществовал недолго, сменившись на Киприанову, на 
Западе принявшую вид церковного универсализма, на Востоке — импер-
ского экуменизма 80. Как бы то ни было, насущная задача нашей эпохи — 
вернуться к евхаристическому пониманию кафоличности. Врата адова не 
одолеют Церкви, и  даже уменьшившись до собрания трех или двух, она 
останется вселенской Церковью, ибо где двое или трое собраны во имя Мое, 

69	 Там же. 
70	 Там же, 18.
71	 Там же.
72	 Там же, 19.
73	 Там же, 20.
74	 Там же, 21.
75	 Там же, 25.
76	 Там же.
77	 Там же, 26.
78	 Там же.
79	 Там же, 27.
80	 Там же, 28.



30

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

там Я посреди их 81 — этими словами Афанасьев завершает свою статью, под-
водящую по сути итог дискуссии. 

Добавить к  ней можно только еще несколько вполне сочувственных 
упоминаний св. Киприана в  появившейся чуть позже статье о. Сергия 
Булгакова "Иерархия и  таинства". Булгаков делает акцент на доконстан-
тиновском характере Киприановой экклесиологии в связи с концом кон-
стантиновской эпохи в  целом и  вне проблемы кафоличности церковной 
общины 82. 

Постараемся теперь оценить представленные концепции. В  самом 
общем виде можно сказать, что вектор развития концепций протестант-
ских ученых — от Ричля к Коху — был направлен в сторону все более взве-
шенного взгляда на наследие древнего святого. Важной здесь представля-
ется попытка Коха свести во едино более или менее расходящиеся почти 
у всех авторов концы в восприятии богословской и практической деятель-
ности св. Киприана. Действительно, достаточно странно, что, признавая 
цельность и силу личности св. Киприана большинство авторов отказывало 
ему в  этой цельности, когда речь заходила о  его взглядах и  его деятель-
ности. Но если Ричль смотрит на св. Киприана как на беспринципного 
по сути прагматика, в  ходе своей практической деятельности ненароком 
уничтожившего древнее общинное устройство Церкви, то уже Зом при 
всей его субъективности считает, что св. Киприан скорее подводит итоги 
предшествующему развитию, чем открывает новую "имперскую" ступень 
в  экклесиологии. Характерно, что, задолго до Афанасьева употребляя по 
отношению к  Киприановой экклесиологии термин "универсальный епи-
скопат", Зом вкладывает в  него совсем другой смысл, нежели Афанасьев. 
Согласно Зому каждый епископ у  св. Киприана является универсаль-
ным именно в том смысле, что возглавляемая им община репрезентирует 
собой всю Церковь. Но только Кох догадывается, что св. Киприан гораздо 
менее противоречил себе, чем это кажется нам сегодня. И  если он нахо-
дил возможным одновременно требовать перекрещивания раскольников 
и сохранять единство с епископами, которые думали об этом иначе, то это 
и была его внутренне единая позиция, с понятно расставленной для него 
иерархией приоритетов, пусть и не сразу очевидной нам. Точно так же, как 
и альтернатива: харизма — должность, — (в вопросе об отношении к впад-
шему в  грехи епископу) вероятно, не стояла перед ним в  таком ракурсе, 
в  каком мы видим ее сейчас. По справедливому замечанию Коха, следо-
вало бы понять, насколько может быть вообще усвоено III в. наше раз-
граничение догматического и канонического 83. Без учета такого взгляда на 
вещи, мы будем, подобно донатистам, неизбежно апеллировать к  "полу-
киприану", как это заметил еще Гарнак 84.

Если же мы обратимся теперь к  православным прочтениям св. Кип-
риана, то окажется, что апелляции к "полукиприану" и здесь не были ред-

81	 Там же, 29.
82	 Булгаков, С., прот. (1935). Иерархия и таинства, Путь, 49, 46. 
83	 Koch, Н. (1910), 134.
84	 Там же, 104.



31

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

костью. Именно такой полукиприановой позицией можно объяснить 
ссылки на карфагенского святителя в  предреволюционной полемике 
о границах Церкви, возглавляемой митр. Антонием. Однако гораздо важ-
нее, что оценка Киприанова наследия в  диаспоре подвергается, по сути, 
все более активной критике, и чуть ли не кардинальному пересмотру. Если 
Флоровский обсуждает в своей статье более участников вышеупомянутой 
предреволюционной полемики, чем самого св. Киприана, то зерновский 
взгляд на проблему возвращает нас скорее от Коха к Ричлю, хотя Зернов, 
как ни странно, апеллирует при этом непосредственно к  работам Коха 
и утверждает, что производит свою переоценку ценностей, исходя из них 85. 
Однако его конечные выводы достаточно разнятся от выводов Коха. Нако-
нец, наиболее последовательным и принципиальным критиком экклесио-
логии св. Киприана выступил, как видно, Н. Афанасьев.

Подхватывая зерновскую критику св. Киприана, Афанасьев выводит 
ее на новый уровень. Дело не в  том, что св. Киприан придал чрезмерное 
значение епископату, понизив тем самым значение объединявшей общину 
любви, он вообще поставил с ног на голову всё древнее учение о Церкви, 
утверждая, что каждая Поместная церковь есть не более, чем часть Все-
ленской Церкви и, таким образом, свел на нет евхаристическую экклесио
логию, доминирующую в  первые века, в  частности у  св. Игнатия. Чтобы 
понять значение этой альтернативы для Афанасьева, следует сказать хотя 
бы несколько слов о  его концепции евхаристической экклесиологии как 
таковой. Она, как мы видели, изначально основана на тринитарной ана-
логии: каждая евхаристическая община выявляет Церковь в полноте в том 
смысле, в котором каждое Лицо Божественной Троицы обладает всей пол-
нотой Божественной природы. Попробуем осмыслить релевантность этого 
утверждения.

Очевидно, что обнаружить непосредственно указанную аналогию в пер-
вые века жизни Церкви можно лишь при условии неизбежного насилия над 
историей понятий, поскольку сама тринитарная терминология формируется 
только в IV в. Но важнее другое. Даже если вынести указанный анахронизм 
за скобки, нам следует ответить на вопрос, насколько вообще эта аналогия 
применима к бытию Церкви, в которой присутствует не только божествен-
ный, но и человеческий элемент? Показательно, что человеческое начало 
со всем его мыслимым и действительным несовершенством из евхаристи-
ческой экклесиологии Афанасьева практически полностью удалено. Это 
достигается Афанасьевым благодаря тезису, на который он неизменно опи-
рается в своих построениях, усваивая его также сщмч. Игнатию 86. Тезис сво-
дится к следующему. Во всяком евхаристическом собрании не только в евха-
ристических Дарах в полноте присутствует сам Христос (что очевидно), но 
и само собрание, независимо от личной погруженности его членов в таин-
ство и их внутреннего духовного состояния, совершенным образом воспри-
нимает в себя всю полноту Его тела таким образом, что всецело выявляет 
его собой. Иными словами, итогом евхаристического собрания становится 

85	 См.: Зернов, Н. (1933), 29.
86	 См. выше. 



32

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

совершенная репрезентация тела Христова совокупностью членов местной 
Церкви в равной и полной мере 87. Таинство всегда абсолютно действенно 
постольку, поскольку действительно, будучи не только, так сказать, ex opere 
operato, но и ex acceptione accepto. С этим принимаемым на веру тезисом для 
Афанасьева однозначно связана необходимость иметь в  одной локальной 
Церкви одно евхаристическое собрание. Благодаря сохранению принципа: 
одна Церковь — одно собрание, — и можно говорить о тождестве Вселенской 
Церкви с евхаристической общиной, а, следовательно, и о правомочности 
тринитарной аналогии.

Анализ сочинений сщмч. Игнатия увел бы нас слишком далеко в  сто-
рону, здесь же достаточно сказать, что его, судя по всему, мало занимали 
проблемы, волновавшие Афанасьева. В  этом смысле характерно, что св. 
Игнатий не цитирует важнейший для Афанасьева стих Мф.  18:20, (ибо, 
где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них), ограничившись 
при случае предыдущим 19-м (Истинно также говорю вам, что если двое 
из вас согласятся на земле просить о всяком деле, то, чего бы ни попросили, 
будет им от Отца Моего Небесного) и  ставя выше молитвы двух, о  кото-
рой говорится в 19-м стихе, молитву епископа с целой Церковью (πᾶσα ἡ 
Ἐκκλεσία) (Еф. V. 2), а следовательно, вопрос, выявляет ли собрание двух 
полноту кафолической Церкви, не стоял перед ним или уж во всяком слу-
чае не был для него принципиальным. Кроме того, сомнению может быть 
подвергнуто вообще наличие евхаристического контекста в  Мф.  18:20. 
Христос не говорит здесь, что будет в  (ἐν) тех (ср. с  17-й главой Еванге-
лия от Иоанна), кто собрался во имя Его, но будет только среди (ἐν μέσῳ) 
них, то есть между ними (Последовав в этом отношении за Р. Зомом, Афа-
насьев не учел, что для Зома значение Евхаристии сводится к  молитве, 
а  не к  сакраментальному соединению со Христом). Однако, как только 
мы поймем это, все здание изначальной евхаристической экклесиологии 
пошатнется самым ощутимым образом, а  вместе с  тем неочевидной ста-
нет и  альтернативность евхаристической и  универсальной экклесиологии 
в  древности в  целом. Вообще странно, что Афанасьев старательно избе-
гает мысли о  том, что помимо предложенной им альтернативы возможна 
экклесиологическая перспектива, в  которой одновременно есть место 
и  для реально осуществляемого единства Вселенской Церкви и  ее репре-
зентации в  каждой локальной Церкви. Между тем, именно эту перспек-
тиву следовало бы усвоить св. Киприану. Во всяком случае, с  этой точки 
зрения нам становится понятнее, как в Киприановых представлениях ужи-
вается независимость каждого епископа и потребность сохранять единство 
епископата даже в  случае возникающих между епископами разногласий. 
К  тому же выводу подталкивает, в  частности, и  известное место из трак-
тата "О единстве Церкви": Episcopatus unus est, cujus a singulis in solidum pars 
tenetur ("Епископат един, каждым [из членов] которого часть в целостности 
удерживается") 88. Как пишет П. Маттеи: "…"in solidum" указывает на пара-

87	 Ср.: Афанасьев, Н., протопр. (2015). Церковь Божия во Христе. М., 237, 238, 262, 267, 291.
88	 Cyprianus Episcopus Carthaginensis et Martyr (1844). Liber de Catholicae Ecclesiae Unitate. Patrologia Latina, IV, 

501.



33

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

доксальную идентичность между целым и частью <…>, на то, что уникаль-
ность епископа аналогичным образом заключает в себе на уровне локаль-
ном" 89.

Наконец, нельзя не задаться вопросом, почему так важна была для 
Афанасьева критика Киприана, неоднозначность которой признают 
сегодня даже такие последовательные апологеты афанасьевской системы, 
как В. Александров, который делает в  этом пункте оговорку и  признает, 
что интерпретация св. Киприана Афанасьевым "возможно, нуждается 
в пересмотре" 90. При этом, если за устоявшуюся сегодня точку зрения мы 
примем научную позицию, сформулированную в  недавней монографии 
Д’Алоизио "Церковные институты и  служения у  Н. Афанасьева", то уви-
дим, что афанасьевская субъективность в  отношении Киприана воспри-
нимается здесь скорее как досадная погрешность, никак не влияющая на 
истолкование им, например, позиции того же сщмч. Игнатия 91, чем как 
указание на проблемность всей афанасьевской экклесиологии. Между 
тем, по меньшей мере странно думать, что, если вся система держится на 
противопоставлении двух полярных концепций, то субъективность в отно-
шении одной может мирно уживаться с  объективностью по отношению 
к другой без вреда для целого.

Как бы то ни было, в  отличие от Зернова, критикующего св. Кипри-
ана за установление видимых границ Церкви, Афанасьев, по-видимому, 
сам хочет провести их, только совсем иначе, используя для этого контуры 
евхаристической общины, в  которой благодаря отождествлению локаль-
ной Церкви с евхаристическим собранием и минимизации человеческого 
элемента границы тела Христова идеально совпадают с  ее собственными 
границами. Эти однозначно фиксированные очертания локализованной 
до предела Церкви нужны Афанасьеву не столько для того, чтобы учесть 
возможное глобальное сокращение христианства в  будущем, сколько, 
чтобы достичь воссоединения разобщенных христиан с  помощью тезиса, 
что раскола не было, так как в  Эсхатоне, где совершается всегда единая 
и единственная евхаристия, отсутствуют все исторически возникшие про-
блемы и разделения, а контуры собрания и тела Христова при наложении 
совпадают. Ведь взаимное признание православными и  католиками дей-
ствительности совершаемой ими евхаристии автоматически ведет в таком 
случае к  взаимному признанию ее абсолютной действенности, а  значит, 
и единства.

Заключение
Таким образом, св. Киприан, судя по всему, интересен был Афанасьеву 

не сам по себе, но более как представитель альтернативного экклесиоло-
гического подхода, не позволяющего сегодня преодолеть разобщенность 

89	 Цит. по: Miltos, A. (2018) L’ecclesiologie de saint Cyprien de Carthage: un faux dilemma entre les perspectives 
universelle et eucharistique. Contakts, 262, 213.

90	 Александров, В. (2007). Заметки о  критике "евхаристической экклесиологии" Николая Афанасьева. 
Вестник русского христианского движения, 192, I, 52. 

91	 "Чтение Афанасьевым "Игнатия" общепринято в литературе" D’Aloisio, Chr. (2020). Institutions eccléssiales 
et ministères ches Nicolas Afanasieff. Loevain, 64.



34

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

христиан. Однако, в свою очередь, это стало невольным указанием на то, 
что сама концепция евхаристической экклесиологии не есть возвращение 
к  истокам, а  модерный проект, направленный на разрешение проблем 
своего времени. 

В  этом отношении Афанасьев неожиданно сходится с  митр. Сергием, 
который также с  легкостью встроил мысль св. Киприана в  канонические 
дискуссии ХХ в.

Можно также, хотя бы в  качестве гипотезы, высказать и  предположе-
ние, почему именно св. Киприан показался протопр. Николаю самым под-
ходящим кандидатом на роль создателя универсальной экклесиологии. 
Еще Зернов заметил, что св. Киприан был воспитан "в атмосфере рим-
ского права". Иными словами, в противоположении позиций св. Игнатия 
и св. Киприана Афанасьеву могло видеться еще и противоположение вос-
точной соборности и западного юридизма, что не могло не импонировать 
создателю евхаристической экклесиологии, глубоко почитавшему, как 
известно, А. С. Хомякова и его богословские идеи.

Подводя же предварительные итоги всего предшествующего изло-
жения, следует кратко заметить, что наследие св. Киприана оказалось 
востребованным русским богословием в  первой трети ХХ в. даже более, 
чем в  XIX в., при том что вектор его актуализации был направлен не 
столько на погружение в  мир идей отца древней Церкви, сколько на их 
модернизацию с точки зрения потребностей эпохи.

Литература
1. 	 Афанасьев, Н. (1934). Две идеи Вселенской Церкви. Путь, 45, 16-29.

2. 	 Афанасьев, Н. (1933). Каноны и каноническое сознание. Путь, 39, Приложение 1-16. 

3. 	 Афанасьев, Н., протопр. (2015). Церковь Божия во Христе. М., с. 700.

4. 	 Александров, В. (2007). Заметки о  критике "евхаристической экклесиологии" Николая Афанасьева. Вестник русского 

христианского движения, 192, I, 41-59.

5. 	 Антоний (Храповицкий), архиеп. (1916). Переписка с представителями епископальной Церкви Америки. Вера и разум, 

8/9, 876-894.

6. 	 Булгаков, С., прот. (1935). Иерархия и таинства, Путь, 49, 23-47.

7. 	 Cyprianus Episcopus Carthaginensis et Martyr. Liber de Catholicae Ecclesiae Unitate. Patrologia Latina, IV. Paris, 493-520.

8. 	 D’Aloisio, Chr. (2020). Institutions eccléssiales et ministères ches Nicolas Afanasieff. Loevain, р. 413.

9. 	 Евсевий Памфил (1993). Церковная история. М., с. 447.

10. 	 Флоровский, Г., свящ. (1934). О границах Церкви. Путь, 44. 15-26.

11. 	 Граббе, Ю. Н. (1934). Совершил ли св. Киприан Карфагенский переворот в учении Церкви? Церковная жизнь, 11, 170-

175.

12. 	 Хомяков, А. С. (1900). Полное собрание сочинений в 8 т., Т. 2, с. 450.

13. 	 Хондзинский, П., прот. (2018). Русское "новое богословие" в конце XIX — начале ХХ вв.: к вопросу о генезисе и содержа-

тельном объеме понятия. Государство, религия, церковь в России и за рубежом, 3 (36), 145-165.

14. 	 Koch, H. (1910). Cyprian und der Römische Primat. Leipzig, р. 174.

15. 	 Miltos, A. (2018). L’ecclesiologie de saint Cyprien de Carthage: un faux dilemma entre les perspectives universelle et 

eucharistique. Contakts, 262, 201-224.

16. 	 Ritschl, O. (1885). Cyprian von Karthago und die Verfassung der Kirche. Göttingen, р. 250. 

17. 	 Сергий (Страгородский), митр. (2020). Творения, СПб, с. 751.

18. 	 Sohm, R. (1923). Kirchenrecht. Erster Band. München und Leipzig, p. 700.



35

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

References
1. 	 Afanasyev, N. (1934). Two ideas of the Universal Church. Put’, 45, 16-29. (In Russ.) 

2. 	 Afanasyev, N. (1933). Canons and canonical consciousness. Put’, 39, Appendix, 1-16. (In Russ.) 

3. 	 Afanasyev, N., archpr. (2015). The Church of God in Christ. Moscow, р. 700. (In Russ.) 

4. 	 Alexandrov, V. (2007). Notes on the criticism of the "Eucharistic Ecclesiology" by Nikolai Afanasyev. Bulletin of the Russian 

Christian Movement, 192, I, 41-59. (In Russ.)

5. 	 Anthony (Khrapovitsky), Archbishop. (1916). Correspondence with representatives of the Episcopal Church of America. Faith and 

reason, 8/9, 876-894. (In Russ.) 

6. 	 Bulgakov, S., prot. (1935). Hierarchy and the Sacraments, Put’, 49, 23-47. (In Russ.) 

7. 	 Cyprianus Episcopus Carthaginensis et Martyr (1844). Liber de Catholicae Ecclesiae Unitate. Patrologia Latina, IV. Paris, 493-

520.

8. 	 D’Aloisio, Chr. (2020). Church institutions and ministries ches Nicolas Afanasieff. Loevain, р. 413. (In French)

9. 	 Eusebius Pamphilus (1993). Church History. Moscow, p. 447. (In Russ.) 

10. 	 Florovsky, G., pr. (1934). About the boundaries of the Church. Put’, 44. 15-26. (In Russ.) 

11. 	 Grabbe, Yu. N. (1934). Did St. Cyprian of Carthage revolution in the teaching of the Church? Church Life, 11, 170-175. (In Russ.) 

12. 	 Khomyakov, A. S. (1900). Complete works in 8 volumes, vol. 2, p. 450. (In Russ.) 

13. 	 Khondzinsky, P., prot. (2018). Russian "new Theology" in the late 19th and early 20th centuries: on the question of the genesis and 

substantive scope of the concept. State, Religion, and the Church in Russia and Abroad, 3 (36), 145-165. (In Russ.) 

14. 	 Koch, H. (1910). Cyprian and the Roman Primacy. Leipzig, S. 174. (In German)

15. 	 Miltos, A. (2018). The ecclesiology of Saint Cyprian of Carthage: a  false dilemma between the universal and Eucharistic 

perspectives. Contakts, 262, 201-224. (In French)

16. 	 Ritschl, O. (1885). Cyprian of Carthage and the Constitution of the Church. Göttingen, р. 250. (In German)

17. 	 Sergius (Stragorodsky), metropol. (2020). Works. St. Petersburg, p. 751. (In Russ.) 

18. 	 Sohm, R. (1923). Church law. First volume. München und Leipzig, р. 700. (In German)


