
60

РОССИЙСКИЙ  ЖУРНАЛ  ИСТОРИИ  ЦЕРКВИ  2025;6(3):60-69
https://doi.org/10.15829/2686-973X-2025-204

ISSN 2686-973X (Print)
ISSN 2687-069X (Online)

ХРИСТИАНСКИЙ МОДЕРНИЗМ
Оригинальная статья

Радикальная ортодоксия как ответ  
на вызовы постмодерна и модернизма

Шноль Я. Д.

В  статье рассматривается движение "радикальная ортодоксия" как значимый феномен современной бого-
словской мысли, возникший в англоязычной академической среде в конце 1990-х гг. Цель работы — проана-
лизировать основные положения и программу радикальной ортодоксии, выявить причины её популярности 
и оценить её место в контексте постсекулярного сдвига. Методология опирается на анализ первоисточников 
(работы Дж. Милбанка, К. Пиксток, Г. Уорда) и современных исследований, в том числе диссертаций и обзор-
ных статей, с использованием подходов интеллектуальной истории и сравнительного анализа. В статье рас-
крыты шесть ключевых концептов движения (партиципация, отрицание секулярного дуализма, бытие-дар, 
познание как предвосхищение, социальное измерение спасения, аналогия бытия), а  также его социально-
политическая программа (критика секуляризации, христианский социализм, социальная ответственность, 
взаимосвязь теологии и  политики). Показано, что радикальная ортодоксия сочетает полемику с  модерниз-
мом и  постмодернизмом с  попыткой предложить целостное богословское мировоззрение, укоренённое 
в  традиции. Новизна исследования заключается в  выявлении определённого сходства радикальной орто-
доксии и  христианского модернизма как реакций на вызовы эпохи при принципиально разных стратегиях 
ответа. Автор приходит к  выводу, что популярность радикальной ортодоксии отражает общий культурный 
тренд на поиск цельных мировоззрений, соединяющих веру, разум и социальную практику.

Ключевые слова: радикальная ортодоксия, христианская теология, секуляризация, модернизм, постмодер-
низм, постсекулярный поворот.

Отношения и деятельность: не оказывают влияния на представленный материал.

Шноль Яков Дмитриевич — аспирант, кафедра Истории Церкви исторического факультета МГУ им. М. В. Ло
моносова, Москва, Россия. ORCID: 0009-0000-3397-8441.

Автор, ответственный за переписку (Corresponding author): 
shnolyd@my.msu.ru

Рукопись получена 15.07.2025
Рецензия получена 17.08.2025
Принята к публикации 22.08.2025

Для цитирования: Шноль Я. Д. Радикальная ортодоксия как ответ на вызовы постмодерна и  модернизма. 
Российский журнал истории Церкви. 2025;6(3):60-69. doi:10.15829/2686-973X-2025-204. EDN: YOBHEP



61

RUSSIAN  JOURNAL  OF  CHURCH  HISTORY  2025;6(3):60-69
https://doi.org/10.15829/2686-973X-2025-204

ISSN 2686-973X (Print)
ISSN 2687-069X (Online)

CHRISTIAN MODERNISM
Original article

Radical Orthodoxy as a Response  
to the Challenges of Modernism and Postmodernism

Iakov D. Shnol

This article examines "Radical Orthodoxy" as a  major development in contemporary theological thought, which 
emerged in English-language academic discourse in the late 1990s. The study analyses the movement’s core 
principles and intellectual programme, explores the reasons for its appeal, and situates it within the broader post-
secular turn. Drawing on primary sources — including the work of John Milbank, Catherine Pickstock, and Graham 
Ward  — alongside recent scholarship, the article employs methods from intellectual history and comparative 
analysis. It identifies six key concepts in Radical Orthodoxy (participation; rejection of secular dualism; being as 
gift; knowledge as anticipation; the social dimension of salvation; the analogy of being), together with its socio-
political commitments (critique of secularisation, Christian socialism, social responsibility, and the interrelation of 
theology and politics). The author presents the movement as combining a  polemic against both modernism and 
postmodernism with an effort to set out a  comprehensive theological worldview rooted in tradition. The article’s 
innovation lies in highlighting parallels between Radical Orthodoxy and earlier forms of Christian modernism as 
contrasting responses to the intellectual challenges of their respective eras. The author argues that the movement’s 
popularity reflects a wider cultural search for integrated worldviews that unite faith, reason, and social practice.

Keywords: Radical Orthodoxy, Christian theology, secularization, modernism, postmodernism, post-secular turn.

Relationships and Activities: none.

Iakov D. Shnol — postgraduate student, Department of Church History, Faculty of History, Lomonosov Moscow State 
University, Moscow, Russia. ORCID: 0009-0000-3397-8441.

Corresponding author: shnolyd@my.msu.ru

Received: 15.07.2025
Revision Received: 17.08.2025
Accepted: 22.08.2025

For citation: Iakov D. Shnol. Radical Orthodoxy as a Response to the Challenges of Modernism and Postmodernism. 
Russian Journal of Church History. 2025;6(3):60-69. doi:10.15829/2686-973X-2025-204. EDN: YOBHEP



62

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

Радикальная ортодоксия  — англоязычное богословско-философское 
движение, возникшее в конце 1990-х гг. в Кембриджском университете бла-
годаря деятельности профессора Джона Милбанка, его докторантки Кэт-
рин Пиксток и теолога Грэма Уорда. Первым и главным текстом, который 
знаменует собой начало этого движения, считается монография Д. Мил-
банка Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason (1990) 1, а  само 
название "Radical Orthodoxy" впервые появилось в  заголовке сборника 
статей Radical Orthodoxy: A  New Theology 2 (1999), под редакцией Д. Мил-
банка, Г. Уорда и К. Пиксток. Название этого сборника выражает главную 
идею этого движения: истинная радикальность современной христиан-
ской мысли находится не в  свободомыслии, а  в  возвращении к  ортодок-
сальной традиции с её подлинной глубиной, в отличие от так называемой 
"радикальной теологии", которая часто отрицает догматику. Таким обра-
зом авторы радикальной ортодоксии сразу противопоставили свой подход 
наиболее популярному в XX в. теологическому течению 3.

C момента публикаций в  начале 1990-х гг. и  особенно после выхода 
коллективного тома 1999 г., движение привлекло значительное внимание 
интеллектуалов: как теологов, так и философов, политологов и культуро-
логов. Уже в  начале 2000-х гг. были опубликованы десятки книг и  сотни 
статей как сторонников, так и критиков радикальной ортодоксии 4.

Главная миссия радикальной ортодоксии — предложить целостное миро-
воззрение в постсекулярной эпохе, в центре которого находится христиан-
ская теология, охватывающая философию, эстетику, политику, социологию 
и культуру. Авторы заявляют, что целью радикальной ортодоксии является 
"возможность снова добиться места в этом мире, поместив его проблемы 
и деятельность в теологическую рамку". "Не просто возвращаясь с носталь-
гией к  домодерну, но поработав с  темами, в  которые секуляризм вложил 
много сил — эстетику, политику, секс, тело, личность, видимость, простран-
ство — и переосмыслив их с христианской точки зрения, то есть с точки зре-
ния Троицы, христологии, Церкви и Евхаристии" 5 — это цитата из введе-
ния к сборнику эссе, опубликованному в 1999 г. Д. Милбанк утверждает, что 
"христианство возродится, только если будет стараться всё заново переос-
мыслить" 6, подчёркивая необходимость глубокой реконструкции современ-
ного мышления на богословской основе. 

Таким образом, радикальная ортодоксия представляет из себя значи-
тельный современный интеллектуальный феномен, претендующий на 
конструирование целостного мировоззрения на богословской основе. 

1	 Milbank, J. (1990). Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason. Blackwell Publishing, 488 p.
2	 Radical Orthodoxy: A New Theology (1999). Ed(s). John Milbank, Catherine Pickstock, Graham Ward. Routledge 

Taylor&Francis group. Routledge, 300 p.
3	 Пожалуй, единственной значительной теологией XX в., не вписывающейся в  тренд "либеральной теоло-

гии", можно считать диалектическую теологию Карла Барта. 
4	 Radical Orthodoxy: A Select Bibliography. James K. A. Smith with Shannon Schutt Nason. https://www.academia.

edu/69285308/Radical_Orthodoxy_A_Select_Bibliography.
5	 Radical Orthodoxy: A New Theology (1999)., 3.
6	 Милбанк, Д. (2013). "Христианство возродится только в том случае, если будет стараться все заново пере-

осмыслить по-христиански…". Государство, религия, церковь в России и за рубежом, 3 (31), 285-290.



63

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

Цель статьи  — проанализировать основные положения радикальной 
ортодоксии, выявить причины, по которым она привлекает к  себе столь 
значительный интерес, а  также дать оценку этому явлению в  контексте 
исследования развития христианского учения. 

Богословие радикальной ортодоксии строится на ряде принципов, 
сочетание которых её авторы понимают как возвращение к  домодерной, 
преимущественно августиновской и  неоплатонической, парадигме мыш-
ления, но в полемике с секулярной культурой. Эти принципы взаимосвя-
заны, образуя цельную систему, направленную на переосмысление роли 
теологии в  постсекулярном мире 7. Эти принципы можно свести к  шести 
положениям:

1.	 Партиципация. Центральное для радикальной ортодоксии понятие, 
восходит к платонизму и его христианской интерпретации. В основе этого 
положения лежит идея о невозможности познать и понять мир и человека 
автономно, исключив их из участия в Божественном бытии. Человек и мир 
не существуют автономно, а имеют постоянным источником своего бытия 
Бога. Д. Милбанк утверждает: "Бытие есть всегда дар, и  дар этот состоит 
в участии во всеобъемлющей жизни Троицы" 8. Партиципация — не мета-
фора, а  онтологическая реальность: мир и  человек сопричастны Божест-
венному, и именно в этой сопричастности обретает смысл познание, этика 
и культура. В условиях постсекулярности этот тезис становится антитезой 
модернистской автономии субъекта 9.

2.	 Отрицание секулярного дуализма. Радикальная ортодоксия отвер-
гает модернистское разделение на "сакральное" и  "профанное", "веру" 
и  "знание", видя в  этом историческое искажение христианской картины 
мира. В  программной статье "Theology and Social Theory" Д. Милбанк 
прямо заявляет: "Секуляризм — это всего лишь одна из христианских ере-
сей" 10. Для радикальной ортодоксии любая сфера жизни (политика, искус-
ство, экономика) не является "нейтральной" и  должна быть осмыслена 
в  свете богословия. Таким образом, секуляризм воспринимается не как 
естественный результат развития, а как теологическая девиация.

3.	 Бытие как дар. Концепция beingasgift тесно связана с  партиципа-
цией: всё существующее не просто сотворено Богом, но непрерывно под-
держивается Им как актом щедрого дарения. Д. Милбанк пишет: "Всякая 
реальность изначально есть событие дара, а не автономного происхожде-
ния" 11. Это резко контрастирует с  модернистскими теориями, где бытие 
мыслится как самодостаточное. На этом положении, в частности, основы-
вается критика экономического утилитаризма, в котором исчезает катего-
рия дара, заменяемая расчётом.

4.	 Познание как предвосхищение. Для авторов радикальной ортодок-
сии истинное знание не есть сумма эмпирических фактов, а  акт устрем-

7	 Щипков, Д. А. (2004)."Радикальная Ортодоксия": Критический анализ. Дис. канд филос., СПб, с. 190.
8	 Milbank, J. (2003). Being reconciled. Ontology and pardon. Routledge Taylor&Francis group. Routledge, p. 94.
9	 Щипков, Д. А. (2004). 145-148.
10	 Milbank, J. (1990). p. 9.
11	 Milnank, J. (1997). The Word Made Strange: Theology, Language and Culture. Wiley-Blackwell, p. 125.



64

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

лённости ума к  истине, которая в  полной мере откроется лишь в  эсхато-
логической перспективе. Всякое знание с точки зрения радикальной орто-
доксии есть "предвкушение" полноты Божественного откровения 12. Это 
делает возможным соединение интеллектуального поиска с литургическим 
опытом: познание неразрывно связано с  участием в  церковной жизни 
и "чаянием жизни будущего века".

5.	 Социальное измерение спасения. Радикальная ортодоксия отвергает 
узко индивидуалистическое понимание спасения, видя его как восстанов-
ление правильных, "евхаристических" отношений в  общине и  обществе. 
В эссе "The World in a Wafer" Уильям. Т. Кавано (один из авторов радикаль-
ной ортодоксии) утверждает: "Евхаристия формирует нас как народ, аль-
тернативный народу национального государства" 13. Таким образом, спа-
сение мыслится не только в терминах личного благочестия, но и как прео-
бражение социальной ткани через христианскую общинность.

6.	 Аналогия бытия (analogia entis). Следуя томистской традиции, 
авторы радикальной ортодоксии утверждают, что между Богом и  творе-
нием существует не тождество и не полное различие, а аналогия — подо-
бие в бытии, которое делает возможным богословие как разумный дискурс 
о Боге. Лоуренс Пол Хэмминг пишет: "Для радикальной ортодоксии ана-
логия бытия — не только метафизический принцип, но и условие всякой 
теологии" 14. 

Таким образом, богословие радикальной ортодоксии не является набо-
ром отдельных тезисов, а напротив, представляет из себя целостную сис-
тему, в которой все ключевые концепции образуют взаимосвязанную сис-
тему. Эта система призвана разрушить барьеры между теологией и осталь-
ными сферами жизни, вернуть богословию статус "первой философии" 
и предложить христианскую альтернативу секулярному модернизму.

Более того, радикальная ортодоксия претендует на роль проекта культур-
ного и социального преобразования, имеющего и явное политическое изме-
рение. Авторы движения настаивают на том, что теология не может огра-
ничиваться сферой индивидуальной веры или абстрактных догматических 
формул: она должна стать основанием для критики современного общества 
и выработки альтернативных социальных практик. В условиях постсекуляр-
ного сдвига радикальная ортодоксия стремится восстановить "теологиче-
скую рамку" для всех сфер жизни, включая политику и экономику 15.

Вот основные положения этого проекта:
Критика секуляризации. Центральная задача радикальной ортодоксии — 

разоблачить секуляризм как продукт искажённого развития западной хри-
стианской мысли. Д. Милбанк пишет: "Секуляризм  — это не самостоя-
тельное явление, но следствие отказа христианства от своих собственных 

12	 Pickstock, C. (1997). After Writing: On the Liturgical Cosummation of Philosophy. Malden, Mass.: Wiley-Blackwell. 
p. 256.

13	 Cavanaugh, W. T. (1999). The World in a Wafer: A  Geography of the Eucharist as Resistance to Globalization. 
Modern Theology, 15(4), 187. doi:10.1111/1468-0025.00093.

14	 Hemming, L. P. (2004). Analogia non Entis sed Entitatis: The Ontological Consequences of the Doctrine of Ana
logy. International Journal of Systematic Theology, 6(2.):118-28. doi:10.1111/j.1468-2400.2004.00124.x.

15	 Щипков, Д. А. (2004). 173-177.



65

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

интеллектуальных ресурсов" 16. Радикальная ортодоксия видит в секуляри-
зации не нейтральный прогресс, а ересь в том смысле, что она выросла из 
христианского контекста, но отвергла его центр. Поэтому их программа 
предполагает возвращение теологии в  публичное пространство как леги-
тимного участника политического и культурного диалога.

Христианский социализм. В  политикоэкономической плоскости ради-
кальная ортодоксия предлагает восстановить общинные формы хозяй-
ствования и  социальной взаимопомощи, вдохновлённые христианским 
пониманием справедливости. Д Милбанк, наблюдая в либеральном капи-
тализме продолжение секулярного индивидуализма, предлагает альтерна-
тиву  — модель, где экономика строится на принципах дара, кооперации 
и взаимной ответственности 17, что закономерно вытекает из богословских 
положений радикальной ортодоксии (бытие-дар, партиципация).

Социальная ответственность. Для радикальной ортодоксии христианин 
ответственен не только за личную моральную жизнь, но и  за состояние 
общества. Кавано пишет, что Евхаристия "не просто таинство личного 
благочестия, а акт, формирующий новый общественный порядок" 18. Таким 
образом, участие в литургии становится моделью социальных отношений, 
основанных на даре, а не на обмене; на общинности, а не на конкуренции. 
В этом радикальная ортодоксия видит в этом противоядие от атомизации 
и  фрагментации постмодерного общества, следствием которых являются 
психологическое неблагополучие, социальное бессилие и  политическая 
вседозволенность. 

Взаимосвязь теологии и политики. Программа радикальной ортодоксии 
предполагает, что политика не может быть "нейтральной" или ценност-
нопустой. Д. Милбанк утверждает, что "вся политика в  конечном счёте 
является теологией, пусть и в искажённой форме" 19. Поэтому задача хри-
стианских мыслителей  — предложить богословски обоснованную поли-
тику, которая бы переопределяла ключевые понятия  — справедливости, 
свободы, общинности  — в  свете христианской традиции. В  этом смысле 
радикальная ортодоксия позиционирует себя как альтернатива как либе-
ральному секуляризму, так и авторитарным формам клерикализма.

В совокупности эти направления образуют программу, которую можно 
охарактеризовать как попытку "ресакрализации" общественной жизни. 
Для Д. Милбанка и его коллег это не возвращение к прошлому, а создание 
новых форм жизни, в  которых политика, экономика, культура и  искус-
ство интегрированы в христианское мировоззрение. Исследователи спра-
ведливо отмечают, что тем самым радикальная ортодоксия предлагает 
"постсекулярный проект", который не отвергает модерн полностью, но 
стремится преобразовать его изнутри, переориентировав на богословские 
основания 20.

16	 Milbank, J. (1990). 9.
17	 Milbank, J. (2003). 128-130.
18	 Cavanaugh, W. T. (1999). 188. 
19	 Milbank, J. (1990). 382.
20	 Щипков, Д. А. (2004). 63.



66

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

Несмотря на значительное влияние и  оригинальность, радикальная 
ортодоксия вызвала оживлённую дискуссию и критику как среди сторон-
ников традиционного богословия, так и  со стороны более либеральных 
или модернистских теологов. Критика затрагивает как методологические 
основы движения, так и его претензии на глобальную значимость.

Одно из частых возражений в  адрес радикальной ортодоксии связано 
с  тем, как она трактует христианскую традицию. Д. Милбанк и  его кол-
леги нередко представляют собственную интерпретацию августиновской, 
томистской и  неоплатонической мысли как "подлинную" и  изначально 
правильную, в  противоположность "искажениям" модерна. Однако кри-
тики указывают, что это выборочное чтение источников, которое игно-
рирует внутреннее многообразие и  историческую эволюцию традиции 21. 
Д. А. Щипков замечает, что, хотя радикальная ортодоксия апеллирует 
к  "всеобъемлющей" традиции, на деле она склонна опираться на узкий 
корпус авторов и концепций 22.

Помимо этого, критики указывают на тот факт, что радикальная орто-
доксия резко критикует глобализацию как продолжение секулярного, 
постколониального и  капиталистического проекта. При этом её сторон-
ники предлагают собственный всеобъемлющий метанарратив  — христи-
анское мировоззрение, претендующее на универсальную применимость. 
Для некоторых это выглядит как внутреннее противоречие: отрицая "гло-
бальное" в одном виде, радикальная ортодоксия, по сути, предлагает дру-
гую форму глобализма, только в богословском ключе. Подобная стратегия 
легко воспринимается как неосознанное воспроизведение аналогичного 
глобалистского проекта, основания которого она критикует.

Одной из ключевых ценностей радикальной ортодоксии является 
"евхаристическая общинность" — тесные локальные связи, формируемые 
вокруг литургической жизни. Однако при этом в  риторике авторов ради-
кальной ортодоксии прослеживается устремлённость к  универсальной 
трансформации общества и  культуры на глобальном уровне. Возникает 
напряжение между локальным укоренением и универсалистскими притя-
заниями. Некоторые богословы 23 задаются вопросом: возможно ли одно
временно продвигать идеал малых, укоренённых общин и претендовать на 
переустройство мировой культурнополитической системы? Д. А. Щипков 
также указывает, что эта двойственность может быть источником стратеги-
ческой неопределённости Д. Милбанка и его сторонников 24.

Наконец, критику вызывает стиль аргументации. Д. Милбанк часто 
пишет в  жанре масштабных утверждений, минимально взаимодействуя 
с  эмпирическими данными социальных наук. Это создаёт впечатление 
методологической замкнутости и  делает движение уязвимым для обви-
нений в  "богословском идеализме" 25. Более того, критики считают, что, 

21	 Reno, R. R. (2000). The Radical Orthodoxy Project, In First Things, 100 (February), 42.  
22	 Щипков, Д. А. (2004). 191-194
23	 Rowland, T. (2003). Culture and the Thomist Tradition: After Vatican II. London: Routledge. 
24	 Щипков, Д. А. (2004). 198-201.
25	 Ward, G. (2017). Radical orthodoxy: it’s ecumenical vision. Acta Theologica, 39.



67

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

отвергая секулярные дисциплины как "еретические", радикальная орто-
доксия рискует утратить возможность плодотворного диалога с  академи-
ческим сообществом вне богословских кругов, да и вообще потерять связь 
с реальностью.

Таким образом, критика радикальной ортодоксии фокусируется на трёх 
уровнях: (1) способ чтения и присвоения традиции; (2) напряжение между 
локальной общинностью и универсалистскими амбициями; (3) методоло-
гическая и коммуникативная закрытость. 

Наличие многочисленных и  развёрнутых критических работ свиде-
тельствует о пристальном внимании множества интеллектуалов к проекту 
радикальной ортодоксии. На то есть несколько причин. 

Д. Милбанк и  его коллеги проделали значительную интеллектуальную 
работу, создав богословскую систему, охватывающую все значительные 
сферы жизни современного общества. Критики справедливо отмечают вну-
тренние противоречия этой системы, однако сама попытка построения хри-
стианского метанарратива актуального для XXI в. заслуживает внимания, 
поскольку за последние 70 лет ничего сопоставимого предложено не было. 

Современная культурная среда демонстрирует явный запрос на целост-
ные мировоззренческие системы, способные ясно ответить на экзистенци-
альные и этические вопросы. Эта тенденция проявляется и в массовой куль-
туре, и  на интеллектуальном уровне. Все больше просмотров на YouTube 
набирают видео, отстаивающих христианское видение мира 26. Все больше 
интеллектуалов обращаются как христианскому дискурсу, так и к библей-
ским сюжетам: ярким примером служит Джордан Питерсон, посвятив-
ший целый цикл лекций и дискуссий библейским сюжетам и написавший 
книгу "We Who Wrestle With God" 27, ставшую бестселлером по версии New 
York Times. Эти явления свидетельствуют: в условиях кризиса фрагментиро-
ванного постмодернистского мышления аудитория ищет цельное видение 
мира, объединяющее смысл, мораль и жизненные ориентиры.

Радикальная ортодоксия органично вписывается в этот тренд, но дей-
ствует на другом уровне. Если приведённые примеры фиксируют массо-
вый интерес к  религиозным сюжетам, то радикальная ортодоксия пред-
лагает комплексный богословско-философский проект, претендующий 
на переустройство всех сфер жизни в  свете христианской теологии. Это 
движение адресовано не столько массовой аудитории, сколько академиче-
скому, культурному и церковному интеллектуальному сообществу, однако 
их запросы происходят из одного корня: стремления выйти за пределы 
ценностного релятивизма и моральной неопределённости.

Радикальная ортодоксия более или менее удачно выражает потребность 
христианства 28 в  реактуализации собственного послания, видения мира 

26	 Об этом свидетельствует появление известных американских уличных проповедников Стюарта и  Клифа 
Кнехтл на подкасте Impulsive: видео набрало более 3 млн просмотров за месяц. Джо Роган, один из самых 
популярных подскатеров США последовательно приглашал к  себе в  студию библеиста Уэсли Хаффа 
и  режиссера Мэла Гибсона, обсуждая с ними христианские и  библейские сюжеты. Видео собрали по 7 
и 11 млн просмотров. 

27	 Peterson, J. (2024). We who wrestle with God: perceptions of the divine. Random House Penguin, 576 p.
28	 В данном случае речь идет о представителях практически всех конфессий исторического христианства.



68

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (3) 

и программы действий. Секулярная эпоха представляла религию как бес-
полезный рудимент прошлых эпох, постсекулярная эпоха, в свою очередь, 
провозглашает религию как своеобразное форму идеологии, носители 
которой могут действовать в соответствии со своими убеждениями до тех 
пор, пока это не станет причиной социального или идейного конфликта, 
т.е. не создаст дискомфорт для кого-либо. Ни та, ни другая позиция не 
может устроить последовательных христиан. Радикальная ортодоксия 
в  свою очередь предлагает четкую теологически обоснованную антисеку-
лярную позицию, что привлекает внимание христианских интеллектуалов. 

Таким образом, радикальная ортодоксия  — это одновременно и  кри-
тика христианского модернизма, и попытка предложить его альтернативу, 
построенную на возвращении к  истокам и  их творческом переосмысле-
нии. Модернизм, в его историческом смысле, возник как реакция Церкви 
на изменившуюся социальнокультурную среду, как попытка адаптации 
вероучения, богослужения и  миссии к  условиям современности, чтобы 
заново сделать христианскую проповедь понятной и значимой. Радикаль-
ная ортодоксия, хотя и  критикует модернистский проект, на структур-
ном уровне продолжает ту же самую линию  — поиск ответов на вызовы 
эпохи через обновлённое, но укоренённое в традиции богословие. Разли-
чие в том, что модернизм шел по пути диалога и частичной рецепции идей 
современности, а радикальная ортодоксия выбирает путь "онтологической 
реконструкции" — переосмысления самой картины мира, из которой секу-
лярность изначально исключена.

Заключение
Таким образом, популярность радикальной ортодоксии объясняется 

не только её богословской изощрённостью, но и  тем, что она представ-
ляет собой интеллектуально элитарный вариант более общего культурного 
движения к  целостности и  смыслу. В  условиях, когда секулярный глоба-
лизм всё менее способен предложить убедительные моральные и  экзи-
стенциальные ориентиры, а  церковный модернизм воспринимается 
частью общества как излишне приспособленческий, радикальная ортодок-
сия предлагает радикально цельную, "несекулярную" альтернативу. Этот 
проект, каким бы спорным он ни был, оказывается симптомом того, что 
в  XXI  в. запрос на целостное мировоззрения, соединяющие веру, разум 
и  социальную практику, становится одним из определяющих факторов 
в развитии религиозной мысли.



69

doi:10.15829/2686-973X-2025-3	 Христианский модернизм/Сhristian modernism

Литература/References
1.	 Milbank, J. (2013). Christianity will be revived only if it strives to rethink everything in a  Christian way. Gosudarstvo, religiia, 

tserkov’ v Rossii i za rubezhom, 3(31), 285-290. (In Russ.) Милбанк Д. (2013). "Христианство возродится только в том слу-

чае, если будет стараться все заново переосмыслить по-христиански...". Государство, религия, церковь в России и за 

рубежом, 3 (31), 285-290. 

2.	 Cavanaugh, W. T. (1999). The World in a Wafer: A Geography of the Eucharist as Resistance to Globalization. Modern Theology, 

15(4), 181-203. doi:10.1111/1468-0025.00093.

3.	 Hemming, L. P. (2004). Analogia non Entis sed Entitatis: The Ontological Consequences of the Doctrine of Analogy. International 

Journal of Systematic Theology, 6(2), 118-128. doi:10.1111/j.1468-2400.2004.00124.x.

4.	 Milbank, J. (1990). Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason. Blackwell Publishing, 488 p.

5.	 Milbank, J. (2003). Being Reconciled. Ontology and Pardon. Routledge Taylor & Francis Group, 94 р.

6.	 Milbank, J. (1997). The Word Made Strange: Theology, Language and Culture. Wiley-Blackwell. 

7.	 Peterson, J. (2024). We Who Wrestle with God: Perceptions of the Divine. Random House Penguin, 576 p.

8.	 Pickstock, C. (1997). After Writing: On the Liturgical Consummation of Philosophy. Malden, Mass.: Wiley-Blackwell.

9.	 Radical Orthodoxy: A New Theology. Ed(s). John Milbank, Catherine Pickstock, Graham Ward. Routledge Taylor & Francis Group, 

1999. 300 р. doi:10.4324/9780203046197.

10.	 Reno, R. R. (2000). "The Radical Orthodoxy Project". First Things, 100 (February), 42 p.

11.	 Rowland, T. (2003). Culture and the Thomist Tradition: After Vatican II. London: Routledge.

12.	 Ward, G. (2017). Radical Orthodoxy: Its Ecumenical Vision, Acta Theologica, 39.


