
185

РОССИЙСКИЙ  ЖУРНАЛ  ИСТОРИИ  ЦЕРКВИ  2025;6(4):185-200
https://doi.org/10.15829/2686-973X-2025-222

ISSN 2686-973X (Print)
ISSN 2687-069X (Online)

Оригинальная статья

Слово святителя Нектария Эгинского  
о призвание молодежи в обществе

Сергеев А. Д., свящ., Зоитакис А. Г.

В  статье представлен перевод с  греческого на русский первой части книги святителя Нектария Эгинского 
"Исследование о плодах истинного и ложного просвещения" речь к молодежи в средней школе Ламии "о при-
звании молодежи в обществе". К тексту перевода дается краткое введение, в котором представлены общие 
сведения о труде и основные темы его содержания.

Ключевые слова: Элладская Православная Церковь, христианское учение, святитель Нектарий Эгинский, 
самопознание, юность, молодость, призвание, молодежь, общество, воспитание молодежи, добродетель, 
благочестие, праведность, истина, нравственность, воспитание, образование, наследие, истина, мудрость, 
наука, Бог, человек, невежество, познание, философия, справедливость.

Отношения и деятельность: не оказывают влияния на представленный материал.

Сергеев Александр Дмитриевич — священник, клирик храма иконы Божией Матери "Неопалимая Купина 
в Отрадном", магистр богословия, Москва Россия. ORCID: 0009-0000-3318-537X.

Сфера научных интересов: современная греческая патрология, миссиология, сектоведение, сравнительное 
богословие. 

Зоитакис Афанасий Георгиевич* — к.и.н., доцент, кафедра Истории Церкви исторического факультета МГУ 
им. М. В. Ломоносова, Москва, Россия. ORCID: 0000-0002-7198-644X.

*Автор, ответственный за переписку (Corresponding author): 
zoaf@yandex.ru

Рукопись получена 20.10.2025
Принята к публикации 05.11.2025

Для цитирования: Сергеев А. Д., Зоитакис А. Г. Слово святителя Нектария Эгинского о призвание молодежи 
в обществе. Российский журнал истории Церкви. 2025;6(4):185-200. doi:10.15829/2686-973X-2025-222. EDN: 
AHKVZM

ПУБЛИКАЦИЯ ИСТОЧНИКОВ



186

RUSSIAN  JOURNAL  OF  CHURCH  HISTORY  2025;6(4):185-200
https://doi.org/10.15829/2686-973X-2025-222

ISSN 2686-973X (Print)
ISSN 2687-069X (Online)

Original article

The Word of Saint Nektarios of Aegina  
on the Vocation of Youth in Society

Alexander D. Sergeev, priest, Afanasy G. Zoitakis

The article presents a  translation from Greek into Russian of the first part of Saint Nektarios of Aegina’s book "An 
Investigation into the Fruits of True and False Enlightenment," specifically his address to the youth of the Lamia High 
School on "The Vocation of Youth in Society". The translated text is accompanied by a  brief introduction providing 
general information about the work and its main thematic content.

Keywords: Hellenic Orthodox Church, Christian teaching, Saint Nektarios of Aegina, self-knowledge, youth, young 
adulthood, vocation, young people, society, youth upbringing, virtue, piety, righteousness, truth, morality, education, 
heritage, truth, wisdom, science, God, man, ignorance, cognition, philosophy, justice.

Relationships and Activities: none.

Alexander D. Sergeev — Priest cleric of the Church of the Icon of the Mother of God "The Unburnt Bush" 
in Otradnoye, Master of Theology, Moscow, Russia. ORCID: 0009-0000-3318-537X.

Research interests: Contemporary Greek Patrology, Missiology, Sectarian Studies, Comparative Theology.

Afanasy G. Zoitakis* — PhD, Associate professor of Department of Church History, Faculty of History, Lomonosov 
Moscow State University, Moscow, Russia. ORCID: 0000-0002-7198-644X.

*Corresponding author: zoaf@yandex.ru

Received: 20.09.2025
Accepted: 05.11.2025

For citation: Alexander D. Sergeev, priest, Afanasy G. Zoitakis. The Word of Saint Nektarios of Aegina on the Vocation 
of Youth in Society. Russian Journal of Church History. 2025;6(4):185-200. doi:10.15829/2686-973X-2025-222. 
EDN: AHKVZM

Адреса организаций авторов: Храм иконы Божией Матери "Неопалимая Купина в Отрадном", Юрловский проезд, д. 10А, Москва, Россия; Мос-
ковский государственный университет им. М. В. Ломоносова, Ленинские горы, д. 1, Москва, 119991, Россия.

Addresses of the authors’ institutions: Church of the Icon of the Mother of God "The Unburnt Bush" in Otradnoye, Yurlovsky passage, 10A, Moscow, 
Russia; Lomonosov Moscow State University, Leninskie gory, 1, Moscow, Russia.

PUBLICATION OF SOURCES



187

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

Предисловие к переводу
Святитель Нектарий Пентапольский (Эгинский)  — один из самых 

почитаемых в  Православной церкви греческих святых новейшего вре-
мени. В  то же время его огромное литературное наследие практически 
неизвестно в России, даже на родине многие труды святого до сих пор не 
опубликованы, а  некоторые из них не введены в  научный оборот. В  Гре-
ции "наследию святителя было посвящено всего несколько конференций, 
горстка монографий и  спорадические публикации" [Κασκανιώτη 2015:8], 
при этом исследователей как правило интересовала биография Нектария 
Эгинского и отдельные аспекты его служения. Учитывая масштаб наследия 
святого, его постепенная публикация и  научное осмысление представля-
ются чрезвычайно актуальной научной задачей.

Многочисленные труды святителя Нектария посвящены богословским, 
социальным, нравственным вопросам. Они затрагивают такие области как 
агиология, антропология, библеистика, экклесиология, церковная исто-
рия, эсхатология, литургика, мариология, гомилетика, педагогика, христи-
анская этика, триадология и христология. За некоторые из этих трудов еще 
при жизни он получил признание научного сообщества. Кроме того, Нек-
тарий Эгинский известен как выдающийся гимнограф (в частности, его 
песнопение "Агни парфене" получило в православном мире повсеместную 
известность).

В  первую очередь в  трудах святителя Нектария обращает на себя вни-
мание фундированность и  количество источников, с  которыми он рабо-
тал. Блестящее образование, неисчерпаемый интерес к науке, постоянная 
работа в  архивах и  библиотеках позволили ему соприкоснуться с  огром-
ным массивом материала: его труды изобилуют бесчисленными ссылками 
на Священное Писание, отцов Церкви, древнегреческих философов, поэ-
тов, трагиков и историков; западных и греческих учёных; деяния соборов, 
каноны, энциклопедии и другие материалы. 

Язык святителя Нектария близок к  классическому древнегреческому 
(и среднегреческому). В  годы, когда он преподавал, в  среде интеллиген-
ции было принято говорить на кафаревусе (очищенном от неологизмов 
и  просторечий языке), кроме того, этот язык использовался в  системе 
образования. Представленный в  настоящей публикации текст интересен 
как памятник эпохи — проповедь святителя Нектария не просто соответ
ствовала стандартам своего времени, а  продолжала традиции классиче-
ской греческой патрологической литературы. 

В  греческой историографии святитель Нектарий Эгинский позицио-
нируется как один из первых богословов, который после длительного 
"немецкого пленения" греческой теологии, встал на путь самостоятельного 
творчества, а  не копирования западных образцов. Святитель Нектарий 
также рассматривается как продолжатель традиции "филокалического воз-
рождения" (движения коливадов). С  отцами "Добротолюбия" его объеди-
няет акцент на исихастской традиции и обожении, цитирование античных 
авторов, преемственность с  византийской образовательной традицией. 
Известный церковный писатель и  богослов монах Феоклит Дионисиат-
ский подчеркивает, что святитель Нектарий творчески продолжал свято-



188

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

отеческую традицию, двигаясь "по ее лугам легко и  свободно" [Μοναχού 
Θεόκλητου Διονυσιάτου 1992:157]. Среди тех, кто вдохновлял святого можно 
назвать авву Евагрия, Максима Исповедника, Иоанна Златоуста, Арео-
пагита, Диадоха Фотикийского и "великих каппадокийцев". 

В настоящей статье публикуется одно из наиболее значимых творений 
святого Нектария. В  1893 г. он выступил с  тремя важными произведени-
ями: речью о призвании молодежи (8 ноября, Ламия), речью о физических 
упражнениях (21 августа, Кими) и письмом о самоубийстве как следствии 
ложного воспитания (20  ноября, Ламия). Все они были объединены им 
в книгу "Исследование о плодах истинного и ложного просвещения".

О  первой части данного труда, "о призвании молодежи в  обществе" 
(которое и публикуется) греческий исследователь Ирина Зигораки в своем 
исследовании "Классическое образование в педагогических трудах святого 
Нектария Пентапольского", пишет: 

"Вышеупомянутая речь в  Ламийской гимназии была произнесена, по-види-
мому, в  рамках школьного мероприятия по случаю праздника Всех Святых. 
Святитель Нектарий, по своему обыкновению, наполнил свою речь агиографи-
ческими отрывками, мнениями Святых Отцов и изречениями древнегреческих 
писателей. Его искусная речь, насыщенная риторическими и  литературными 
формами, доказательствами и смыслами, становится особенно выразительной. 
Кроме того, проницательность святителя Нектария и обилие цитат из древне
греческих мудрецов о необходимости добродетели напоминают поучение Васи-
лия Великого "К юношам о том, как получать пользу из языческих сочинений", 
доказывая, что святитель нашего века идет по пути Божественной мудрости 
и истинного знания" [Ζυγοράκη 2013:133]. 

В этой своей речи "О призвание молодежи в обществе" святитель Нек-
тарий рассуждает "о важности воспитания таких добродетелей, как благо-
честие, любовь к  истине, нравственная мудрость, познание, самооблада-
ние, воздержание и праведность" [Strongylis 1994:114].

Начинает он с того, что говорит о периоде юности как времени форми-
рования личности и будущего страны, которое зависит от сохранения моло-
дежью наследия предков и от их добродетелей. Путь к добродетелям требует 
усилий, но приносит истинное счастье. Начинается он с самопознания, так 
как основа добродетели — это познание самого себя, своих обязанностей 
перед собой, Богом и  ближними. После этого юноше необходимо прио-
брести такие добродетели как благочестие, праведность, истина и знание, 
которые должно использовать в качестве мерила для своих поступков. Пре-
пятствием на пути к добродетели по словам святителя Нектария является 
невежество, порождающее в  молодых людях эгоизм и  гордость. Затем он 
рассуждает о науке и добродетели, утверждая, что знание без добродетелей 
опасно, ибо ведет к  саморазрушению и  вредит обществу, а  истинной же 
мудростью является сочетание знания, праведности и истины. 

В  заключении своей речи святитель Нектарий призывает молодежь 
стремиться к  добродетели и  разуму, чтобы построить счастливую жизнь 
и служить своей стране.



189

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

Речь к молодежи в средней школе Ламии:  
"О призвании молодежи в обществе" 1

Возлюбленные дети в Господе, я обращаюсь к вам в этот день, произ-
нося речь, и призываю вас быть внимательными. В этом священном свя-
тилище творчества 2 вы каждый получаете в свой ларец множество мудрых 
и  глубоких знаний, и  через все знания вы ежедневно обогащаете свой 
запас познаний и накапливаете для себя неисчерпаемое сокровище, кото-
рым вы будете пользоваться для своего духовного роста и  нравственного 
воспитания и образования.

Присутствие другого учителя для указанной цели было совершенно 
излишним и  бессмысленным, поскольку он не имел бы ничего нового 
или более полезного, не обещая никакого знания, которое было бы более 
выгодным, и, в то же время, повторял бы одно и то же, тратя время на мно-
гословие 3. 

Однако мое присутствие перед вами имеет свои основания. Не созна-
ние существующей необходимости, и  не изобилие знаний привело меня 
сюда для вашего научения, потому что коллектив преподавателей очень 
компетентен в  этом, и  [всем] известна ученость гимназического дирек-
тора, но моя любовь к  вам и  долг проповедника, который я  хочу испол-
нить. Поэтому я  не скажу вам ничего нового и  неизвестного, не буду 
учить вас каким-либо мудрым учениям, но просто напомню вам то, что 
вы уже хорошо изучили, побуждая вас к точному соблюдению изученного, 
вдохновляя вас на духовные подвиги и  укрепляя ваш дух к  упражнению 
в добродетели, показывая, что "мы должны употребить все усилия, чтобы 
приобщиться, пока мы живы, к  добродетели и  разуму, ибо прекрасна 
награда и велика надежда" 4. 

Я  счел своим долгом обратиться к  вам по этому настолько важному 
и  неотложному [поводу], насколько важен и  неотложен юношеский воз-
раст, который важен ввиду великой миссии, связанной с ним и неотложен 
из-за его кратковременности, так как необходимо, чтобы свершилось мно-
гое и великое.

Юный возраст является наиболее важным по сравнению с  другими 
возрастными периодами, потому что, кто каким в  этот период вырастет, 
таким человеком и  будет всю свою дальнейшую жизнь. Поэтому в  этот 
период требуется особое внимание и  забота [по отношению к  человеку]. 
Если же он [т.е. период юности] является сам по себе хорошим или пло-
хим, то добродетели или пороки будут иметь частный характер, относясь 

1	 Источник перевода: Μητροπολίτης Πενταπόλεως Νεκτάριος Κεφαλάς. Περὶ τῶν ἀποτελεσμάτων τῆς ἀληθοῦς 
καὶ ψευδοῦς μορφώσεως.  Αθήνα, 1894. Σ. 3-16.

2	 Букв. "Μουσών Τεμένει" т.е. священном храме Муз. Термин μουσεῖον в  изначальном употреблении 
обозначал один из традиционных типов греческого святилища, впоследствии так именовался храм, 
посвященный музам в  античной Греции. Наиболее известным был мусейон в  Александрии, основанный 
в  280 г. до н.э. Птолемеем Сотером. Здесь находилась самая крупная библиотека древности, которой 
пользовались ученые, философы и поэты многих стран. От термина "мусейон" образовалось современное 
понятие "музей". 

3	 Πολυλογίᾳ также можно перевести как пустая болтовня, бесплодная речь. 
4	 Цитата из диалога Платона "Федон".



190

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

к  отдельным личностям. Однако добродетель или порок [периода] юно-
сти имеют общий характер, потому что именно в этом возрасте формиру-
ется следующее поколение, которому народ и государство вскоре переда-
дут наследие предков и  все сокровища предыдущих поколений. Ему [т.е. 
юному поколению] будет доверена честь и  слава родины, оно возьмет на 
себя управление государством, оно будет развивать искусства и науки, оно 
будет способствовать благосостоянию граждан, оно украсит государство, 
народ и Церковь, и оно сформирует моральный облик общества.

Если оно станет добродетельным, то его добродетель все спасет, если 
же окажется злым, то его порочность все разрушит. Из-за этой важности 
забота государства и  родителей всегда была направлена на этот возраст, 
чтобы из юношей воспитать достойных и  способных мужчин, которые 
смогут сохранить ценное наследие, которое доверяет им родина, и [смогут] 
приумножить ее славу и сохранить ее имя, став добрыми и благородными 
гражданами.

Поколения получают в  наследство от предков заповеди, которые 
являются священными, благородными, хорошими, добрыми, великими 
и славными. У них есть священная обязанность — сохранить это наследие 
неповрежденным и  передать его следующим поколениям в  более величе-
ственном и блистательном виде, потому что в противном случае они пока-
зывают неуважение к  предкам, предают родину и  являются несправедли-
выми по отношению к потомкам.

Однако соблюдение этого накладывает на них настолько большие обя-
зательства, насколько велико достоинство наследия, ценность наслед-
ства, опасность утраты и  последствия этого. Наследники больших состо-
яний должны быть великими людьми, потому что мелочные и ничтожные 
[люди], будучи сами по себе недостойными, превращают в  позор славу 
предков, а  богатство — в  нищету, и  ведут жалкий и  унизительный образ 
жизни. Такие люди предают священное наследие родины, отказываются от 
самых драгоценных вещей и тяжело расплачиваются за позор и бесчестие.

Таким образом, для соблюдения наследия отцов необходимы усилия, 
потому что изнеженная 5 и  расслабленная жизнь для этого не подходит. 
Жизнь наших предков — это непрекращающаяся борьба тех, кто накопил 
для нас нынешнее благополучие. Жизнь наших отцов, которые сохранили 
его, была постоянной борьбой, и,  следовательно, требуется постоянная 
борьба и  с  нашей стороны для его сохранения и  передачи потомкам для 
хранения. 

Будучи хранителями, мы должны проявить все старание, чтобы пока-
зать себя достойными, и  все усердие, чтобы сохранить его неповрежден-
ным. Вот вы вскоре станете совершенными мужами и в ваши руки переда-
дут все сокровища нации: власть, флот, армию, должности, образование, 
науки, искусства, благосостояние предков, богатство, славу, процветание 
народа и его величие.

Вот, вскоре в ваши руки передадутся управление государством, власть, 
трибуны, совет, суды, Церковь, священные кафедры и все функции госу-

5	 Μαλθακός можно перевести как "потакающая своим желаниям".



191

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

дарства, и  от вашей способности или неспособности, от вашего благо-
честия или порочности зависит благосостояние или несчастье нации, 
ее возвышение или унижение, ее богатство или бедность. Ваша способ-
ность и  добродетель поднимут нацию, ваше здоровое сознание укрепит 
общественная благосостояние, а  правильные решения приведут к  вели-
чию народа. Ваши религиозные начала и  убеждения прославят Церковь, 
а  нравственные убеждения поддержат нравы общества. Законопослуш-
ность укрепит законы родины, а  уважение к  властям обеспечит стране 
блага правопорядка. 

Все зависит от вашего благоразумия и рассудительности, ваша доброде-
тель спасет все, а порочность все погубит. Следовательно, [вашим] долгом 
является необходимость проявить себя достойными призвания, к  кото-
рому вы призваны. Тот, кто из вас уже осознал эту истину, может ли пре-
небречь своим духовным и нравственным развитием и становлением? Кто 
когда-либо осудит себя на невежество и  бездействие, на позор и  бесчес
тие? Конечно, никто, потому что у нас есть добродетели предков, любовь 
к родине и трудолюбие, а также наследственное благородство и щедрость, 
никто не может пренебрегать собой, но стремится и  противоборствует, 
чтобы на арене, на которой он соревнуется, первым получить награду 
и быть достойным своего благородного происхождения.

Поэтому, возлюбленные о Господе дети, требуется борьба для приобре-
тения благ и  для их сохранения, вся жизнь есть борьба, а  награда — это 
нравственное благополучие, которым вознаграждает Бог Судия, поэтому 
вы не можете не трудиться и  при этом быть счастливыми, ведь "труды 
порождают славу" (Еврипид), а труд — это отец доблести, и это неоспори-
мая истина, потому что честь и слава — это величайшая награда за высшую 
добродетель и постоянный подвиг.

Юноша оказывается перед выбором двух путей, о  которых говорит 
Продик, вы знаете миф о Продике 6, как и о подвигах Геракла 7, Геракл был 
бы вам незнаком, если бы он в  предложенном ему выборе не предпочел 
избрать путь добродетели, путь подвигов, однако путь добродетели — это 
путь трудов и  усилий. Узок вход и  тесен путь, ведущий к  жизни, а  путь 
погибели широк и пространен (Ср. Мф. 7, 13).

Астрей поэт 8 в  своем произведении, обсуждая добродетель и  порок, 
описывает путь порока легким и  ровным, а  путь добродетели крутым, 
возвышенным и трудным. Вот отрывок из него: "Путь не тяжелый ко злу, 
обитает оно недалеко. Но добродетель от нас отделили бессмертные боги 
тягостным пóтом: крута, высока и  длинна к  ней дорога, и  трудновата 

6	 Πρόδικος (Продик) — греческий софист из Юлиды на Кеосе, современник Сократа. Жил в период с ок. 470 
по ок. 390 гг. до н.э. 

7	 Греческий софист Продик в  своей речи рассказывает историю о  двух путях, которая дошла до нас 
в пересказе Сократа, записанном Ксенофонтом ("Воспоминания о Сократе"). В юности Геракл столкнулся 
с  выбором пути. К  нему подошли две женщины: одна предлагала легкую жизнь, полную удовольствий, 
другая — трудный путь служения и испытаний, ведущий к славе и бессмертию. Геракл выбрал второй путь, 
путь подвигов и служения людям.

8	 В греческой мифологии Астрей, сын Крия и Эврибии, был богом сумерек и звезд. Его супругой была Эос, 
богиня зари.



192

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

в  начале. Но если достигнешь вершины, легкой и  ровною станет дорога, 
тяжелая прежде" 9.

Кто из вас не осознает борьбы, которую он должен вести ради доброде-
тели? Кто не понимает, что иначе быть не может, поскольку бессмертные 
боги прежде всего положили перед нами труды 10? Да, мои ученики, борьба 
требует больших усилий для достижения добродетели, однако пусть никто 
не отступает, потому что упражнение делает путь доступным, и он стано-
вится легким для борцов, даже если он и труден. 

Поэтому требуется лишь благородная решимость и  непоколебимое 
намерение для достижения добродетели, потому что нерешительные, те, 
кто небрежно и лениво вступают в борьбу за добродетель, быстро теряют 
мужество и  терпят поражение, легко становясь трусами и  обращаясь 
к своим прежним путям, потому что они вышли на арену сражения непод-
готовленными и  без решимости на самоотречение, благодаря которому 
только и  достигается победа, и  приобретается бессмертный победный 
венец. Без самоотречения, без этого благородного намерения, достиже-
ние добродетели невозможно, потому что борец падает и  терпит пораже-
ние из-за непостоянности, и тогда он обращается к пороку, который легко 
выбрать, так как путь к нему очень короток.

Но вы помните, конечно, о  картине Кебета 11. Вспомните, что прези-
рали эти отступники, они отвергли, прежде всего, благоразумие и воздер-
жание, отказались от благочестия и  поклонения Богу, выпили напиток 
забвения 12, а  затем отдались в  объятия сладострастия, безумия, жестоко-
сердия 13, глупости и  высокомерия, а  позже, уже перешли в  другой двор 
разврата, где процветало всякое зло, где они проводили жизнь в бесчестии 
и несчастье.

Эта картина Кебета является точным описанием жалкой жизни тех, 
кто из-за бездействия и  трусости, из-за недостатка благородства остав-
ляет путь добродетели и обращается на путь злодейства. Она также научает 
тому, что только последователи 14 добродетели могут стать ее обладателями, 
и это является истинным, как Священное Писание учит: "Никто не может 
служить двум господам: ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить; 
или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть" (Мф. 6, 24). Следо-
вательно, делатели добродетели должны стать ее последователями и  ради 
нее быть готовыми на все, так как только ее истинные любители могут 
проявить такую самоотверженность, какая необходима для приобретения 
добродетели. Поэтому для того, чтобы с мужеством и самоотверженностью 

9	 Отрывок из поэмы "Труды и дни" древнегреческого поэта Гесиода.
10	 Ιδρώτα — букв. поты или можно перевести это слово как "подвиги" или "усилия".
11	 Κέβητος (Κέβης Θηβαῖος) — древнегреческий философ из Фив, ученик Сократа (около 430–350 гг. до н.э.). 

"Κέβητος Πίναξ" — труд философа Кебета из Фив. Πίναξ означает доску, простой прямоугольный предмет 
с  изображением. Работа представляет собой интерпретацию аллегорической картины  — таблички, на 
которой символически изображена вся человеческая жизнь с её опасностями и искушениями.

12	 Πόμα τῆς λήθης — согласно древнегреческой мифологии — река подземного царства, глоток из которой 
давал усопшим забвение их земного прошлого.

13	 Ακαρπίας букв. бесплодия, т.е. неспособности сердца приносить плоды добродетелей.
14	 Θιασώται — приверженцы или любители.



193

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

вступить в борьбу, необходимо возлюбить добродетель, потому что иначе 
вы сами станете несчастными и  пагубными для своей страны и  неугод-
ными Богу и для всех злыми.

Зная уже какими должны быть молодые люди, чтобы они могли развивать 
себя и правильно участвовать в различных функциях государства, давайте 
рассмотрим, как, подготовившись и  действуя, они могут уверенно и  без 
отклонений идти по пути добродетели, любить ее и увенчивать себя ею.

Фалес Милетский 15 определил в  качестве начала всякой добродетели 
"познание самого себя". А Дельфийский Оракул 16 назвал ее "высшей и луч-
шей из наук". Следовательно, необходимо познание самих себя, чтобы вы 
могли стать добродетельными, ибо познание самих себя будет вашим путе-
водителем к добродетели, а слово — тем, что за ним следует.

Человек, познающий себя, осознает, что он существо разумное, мысля-
щее и  самовластное, следовательно, он  — существо религиозное, соци-
альное, нравственное, свободное, обладающее Божественным разумом 
и  бессмертной душой. Разумность требует от него правильно мыслить, 
судить и размышлять. Самовластие — [значит] совершать поступки и дей-
ствия в соответствии с требованиями духа, разумность — познавать духов-
ное. Религиозность учит поклоняться Богу, социальность — поддерживать 
общество, нравственность  — соблюдать Божественные и  человеческие 
законы, свобода — не поддаваться страстям, а восприимчивость к Божест-
венному разуму побуждает стремиться к  Божественному свету, бессмерт-
ная душа — хранить дух в чистоте и непорочности. 

Поэтому тот, кто знает себя, знает и обязанности по отношению к себе, 
и  обязанности по отношению к  Богу, и  обязанности по отношению 
к  ближнему, и  знает, что такое благочестие, праведность, истина и  зна-
ние 17, и  что они должны быть для него главным мерилом 18, которым он 
должен проверять все свои поступки, относящиеся как к Богу, так и к себе 
и к своему ближнему. Благочестие является основой всякой добродетели, 
потому что богобоязненный человек в высшей степени праведен, а в пра-
ведности собраны все добродетели, праведность поддерживает, развивает 
и укрепляет общества, истина совершенствует человека духовно и уподо-
бляет его Богу, а познание делает его высшим из существ, научая его Боже-
ственному и человеческому.

А  теперь рассмотрим каждую из этих добродетелей, какую они имеют 
ценность и силу.

Благочестие у Иова называется мудростью 19, а пророк Давид о благоче-
стивом [человеке] говорит в 32 псалме: "слово его право и все дела Его верны" 
(Пс. 32, 4). "Благоговение к Богу — начало разумения" (Притч. 1, 7), "путь бла-

15	 Фалес Милетский (VII–VI вв. до н.э.) — древнегреческий философ и математик из Милета в Малой Азии, 
который по мнению античных и современных ученых, является основателем древнегреческой философии.

16	 Дельфийский оракул  — знаменитое прорицалище в  Древней Греции, находившееся в  храме Аполлона 
в Дельфах.

17	 Επιστήμη значит  — умение, искусство, опытность, знание, научное знание, наука, достоверное знание, 
ученость. 

18	 Букв. λυδία λίθος, т.е. лидийным (пробным) камнем. 
19	 "Вот благочестие есть премудрость, воздержание от зол есть ведение" (Иов. 28, 28).



194

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

гочестивых — прям, и предуготован путь благочестивых" (Ис. 26, 7), "благо-
честивые разумное советуют, и этот совет пребудет" (Ис. 32, 8). А мудрый 
Соломон говорит, что "благочестие сильнее всего прочего" (Прем. 10, 12). Бла-
гочестие — это несокрушимое сокровище, а "беседа благочестивого — всегда 
мудрость" (Сир. 27, 11). Апостол народов Павел, побуждая к благочестию, 
говорит: "телесное упражнение мало полезно, а  благочестие на все полезно, 
имея обетование жизни настоящей и будущей" (1 Тим. 4, 8). 

О  благочестии Григорий Чудотворец поучает, говоря: "Благочестие 
справедливо называют матерью всех добродетелей, ибо оно есть начало 
и конец добродетелей". Филон же говорит: "Что же есть истинная иерархия 
как не благочестие души, возлюбленной Богом, которое, благодаря благо-
дарности, становится бессмертным перед Богом, в гармонии живя с солн
цем, луной и  всем миром?". И  Аристотель говорит, что "Бог есть начало 
всех вещей, а благочестие — начало добродетелей".

Таково благочестие и  такова его ценность и  сила, следовательно, бла-
гочестие по необходимости должно быть основой, на которой строится 
здание добродетельной жизни. Как здание без фундамента не может 
прочно стоять, так и  без благочестия нельзя достичь добродетели. Как 
в  благочестии присутствуют все добродетели, так и  в  безбожии обитает 
все пороки. И как благочестие — это знание и благоразумие, так и безбо-
жие — это невежество и глупость. Как благочестие абсолютно необходимо 
для угодной жизни, так и праведность, ибо "начало доброго пути — творить 
правду" (Притч. 16, 7), и Бог любит того, кто стремится к праведности (Ср. 
Притч.  15, 9), а  в  изобилии праведности великая сила (Ср. Притч.  15, 6). 
Если кто любит праведность, то его плоды — это добродетели. "Если ты 
усердно будешь искать правды, то найдешь ее и  облечешься ею, как подиром 
славы" (Сир. 27, 8). Каждый, кто творит правду, тот от Бога (Ср. 1 Ин. 3, 7), 
"праведность же возвышает народ" (Притч. 14, 34). 

Таким образом, праведность является основой наших обязанностей по 
отношению к  ближнему и  тем критерием, по которому мы должны оце-
нивать наши отношения с  ним, без праведности не существует ни одной 
добродетели, потому что, где отсутствует праведность, там отсутствует 
и  любовь, а  где отсутствует любовь, там не может произрастать ни одна 
добродетель, неправедность разрушает все, включая само благочестие, 
никто не может быть благочестивым и  [при этом] неправедным, потому 
что тот, кто не знает Бога, не может Его и почитать.

Также для добродетельной жизни необходима и  истина, потому что 
любовь к  истине является долгом, который мы должны выполнять как 
перед собой, так и перед окружающими нас. Тот, кто говорит истину, пре-
жде всего, уважает себя, а  затем и  ближнего, отдавая должное уважение 
тому, кто разумен и  имеет право знать истину. Истина украшает говоря-
щего правду, совершенствует его в добродетели, потому что истина — это 
совершенство добродетели и  делает его [т.е. того, кто говорит истину] 
подобным Богу. Ложь же является порчей человеческого характера, лжец 
является и  нечестивым, и  неправедным, потому что ложь — это нечестие 
и  неправедность. Бог есть истина, и  тот, кто пребывает в  истине, пребы-
вает в Боге, и Бог в нем. Тот, кто борется за истину, имеет Бога, сражаю-



195

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

щегося вместе с ним, потому что сказано: "Подвизайся за истину до смерти, 
и  Господь Бог поборет за тебя" (Сир.  4, 32). Первое из благ — это истина. 
"Все пути Господни — милость и  истина к  хранящим завет Его и  открове-
ния Его" (Пс. 24, 10). "Соблюдение правды и правосудия более угодно Господу, 
нежели жертва" (Притч. 21, 3).

И Бог заповедует, говоря: "говорите истину друг другу; по истине и миро-
любно…, говорит Господь Вседержитель (Зах. 8, 16). Любящий истину явля-
ется в  высшей степени добродетельным, праведным и  богобоязненным, 
потому что, как говорит Писание: "всякий, делающий злое, ненавидит свет 
и не идет к свету, чтобы не обличились дела его, потому что они злы, а посту-
пающий по правде идет к  свету, дабы явны были дела его, потому что они 
в Боге соделаны" (Ин. 3, 20-21). 

Святой Златоуст вот что говорит об истине: "нет ничего светлее и силь-
нее истины, равно как нет ничего бессильнее лжи, хотя бы она прикры-
валась бесчисленными покровами. Ложь легко уловить и  опровергнуть; 
а истина открыто предлагает себя всем, желающим видеть красоту ее. Она 
не любит скрываться, не боится опасности, не трепещет наветов, не домо-
гается славы народной, не подвержена ничему другому человеческому; 
она стоит выше всего, подвергаясь, конечно, тысячам наветов, но остава-
ясь необоримою; прибегающих к ней она охраняет, как крепкою стеною, 
величием своей силы; не терпит скрытных убежищ, но предлагает открыто 
всем все, что есть в ней".

Как истина завершает и выявляет образ Божий в человеке, так и наука 
показывает его высшим из творений, научая его Божественному и челове-
ческому. Но какая же наука? Теология, филология, астрономия, физика, 
юриспруденция, медицина? Конечно, нет, но истинная мудрость, это 
и есть наука из наук, как содержащая в себе все целиком, этой истинной 
мудростью, согласно [святителю] Великому Василию, является "наука 
о  Божественных и  человеческих вещах и  о  причинах этих вещей". Это та 
наука, которой мы должны овладеть, она вознаграждает усилия и  возвы-
шает человека до высоты истинной и  бессмертной 20 славы мудрости, над 
ней никогда не одержит верх зло, поэтому и  советует Соломон, говоря: 
"Приобретай мудрость, приобретай разум, не забывай этого" (Притч.  4, 5), 
"она… доставит тебе великолепный венец" (Притч. 4, 9). 

Он также говорит, что "Бог никого не любит, кроме живущего с премуд
ростью" (Прем. 7, 28), поэтому и Сирах советует, говоря: "если увидишь ра- 
зумного, ходи к  нему с  раннего утра, и  пусть нога твоя истирает пороги 
дверей его" (Сир.  6, 36), "бывай в  собрании старцев, и  кто мудр, прилепись 
к  тому; люби слушать всякую священную повесть, и  притчи разумные да не 
ускользают от тебя" (Сир. 6, 36).

"Если богатство есть вожделенное приобретение в жизни, то что богаче 
премудрости, которая все делает?" (Прем. 8, 5). "В обращении ее нет суровос
ти, ни в сожитии с нею скорби, но веселие и радость" (Прем. 8, 16).

"Премудрость возвышает сынов своих и  поддерживает ищущих ее: любя-
щий ее любит жизнь, и ищущие ее с раннего утра исполнятся радости: обла-

20	 Αμάραντος можно перевести как "неувядающий" или "немеркнущий". 



196

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

дающий ею наследует славу, и,  куда бы ни пошел, Господь благословит его; 
служащие ей служат Святому, и любящих ее любит Господь" (Сир. 4, 12-15).

Эту первую всеобъемлющую науку следует изучать, чтобы преуспеть 
и в частных науках, благодаря ей человек обучается Божественному и чело-
веческому и  причинам этих вещей, он осознает свое высокое предназна-
чение и связь с Богом, он взвешивает свою жизнь и свои поступки и ста-
новится совершенным, хорошим и добродетельным гражданином. Все эти 
блага исходят, как из прекрасного источника, из нашего познания самих 
себя, [так как] тот, кто не знает самого себя, никогда не будет благоче-
стивым, праведным, правдивым и  ученым, и,  следовательно, он никогда 
не будет добродетельным, так как для того, чтобы стать добродетельным, 
необходимо, прежде всего, познать самого себя.

Наше невежество порождает множество грехов, и, действительно, неве-
жество становится причиной многих бед для людей. Оно под влиянием 
эгоизма сбивает с толку человечество, особенно молодежь, которая легко 
обманывается из-за неопытности, и  приводит ее к  невыносимым бед
ствиям. Оно порождает самонадеянность 21, слепоту и гордость, из которых 
возникает расчетливость 22, которая подогревает присущие и  сопутствую-
щие страсти, сбивает с  толку помыслы, а  те пороки, которые ему свой
ственны, оно уменьшает или скрывает, а  добродетели, которые ему не 
свойственны, он создает, демонстрирует и приписывает себе, и это и есть 
тот риф 23, на который он натыкается 24 и терпит кораблекрушение. 

Если же, даже благодаря благосклонности судьбы, ему повезет, он 
[несмотря на это] рискует столкнуться с  наихудшими опасностями. "Ибо 
тяжелее всего быть обманутым самим собой. Ведь когда обманщик неот-
ступно следует за тобой и  всегда находится рядом, не ужасно ли это?" — 
говорит Платон 25. Поэтому защита против коварного врага, нападающего 
на нас лестью и  угодничеством, очень трудна, так как он всегда рядом, 
потому что и обольститель, и прельщаемый, и обманщик, и обманутый — 
это одно и  то же. Сколько же бед причиняет себе человек из-за самона-
деянности и  ослепленности? Сколько раз он ошибается в  оценках вещей 
из-за невежества, больше полагаясь на себя, чем на их природу, судя о них 
с ошибочной точки зрения? Сколько раз он тратит время и деньги на то, 
что не следует, и  скупится на то, что необходимо? Сколько страданий, 
как ежедневное питье, безжалостно вливают в  него эти непримиримые 
и ненадежные враги, которых ему навязывает безрассудный эгоизм и неве-
жество в  отношении самого себя? Действительно, невежество является 
причиной многих людских бед. Поэтому и  необходима заповедь "Познай 
самого себя", потому что знающий самого себя никогда не гордится, не 
превозносится, но, прежде всего, осознает свои недостатки и свои слабос
ти, всегда сравнивая себя с  идеальным образцом, к  которому он должен 
21	 Οἴησιν также можно перевести как "самомнение". 
22	 Ιδιοβουλέω συμφέρον букв. следование собственным интересам, т.е. тут идет речь о  корыстолюбии, 

о поиске личной выгоды. 
23	 Σκόπελος — букв. препятствие, подводная скала.
24	 Προσαράσσω — букв. посадка на мель или риф.
25	 Диалог Платона "Кратил".



197

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

стремиться, осознавая, насколько от него далек. Познание [самого себя] 
одновременно учит тому, какими мы являемся и  какими должны стать. 
Соответственно, познание — это истинная мудрость и наука из наук.

Наука без "познания самого себя" не может считаться совершенной нау-
кой и не может восприниматься как наука о знании, поскольку в ней отсут-
ствует необходимый фундамент — познание собственной личности, и, сле-
довательно, наука без благочестия, праведности и истины, как не ведущая 
Божественных и человеческих вещей и их причин, является частичным зна-
нием без воспитания, потому что наше незнание самих себя, влекущее за 
собой незнание Бога и Его Божественных свойств, приводит к отрицанию 
самого Бога и Его отношения к миру в целом и к человеку в частности, и это 
незнание делает такого ученого смелым нарушителем Божественных и чело-
веческих законов и лишает его мира нравственных добродетелей и благочес
тивого нравственного воспитания, ибо даже тот, кто знает эту [внешнюю] 
науку, скорее вредит обществу, чем приносит ему пользу.

Мудрый Платон, отвергая такую науку, говорит: "каждая наука, отделенная 
от праведности и других добродетелей, является хитростью, а не мудростью". 
Аристотель же говорит, что наука без воспитания — это нечистое тело, которое, 
чем больше ты его питаешь, тем больше вредишь, увеличивая его вредные соки. 

Как говорят в  медицине, чем больше ты питаешь нечистые тела, тем 
больше вредишь, подавая пищу вредным сокам, так и  душу, зараженную 
злыми учениями, чем больше ты обучаешь, тем больше вредишь, давая ей 
более прочные основания для ее ошибочных представлений.

В самом деле, это явление, возникающее среди различных не благона-
меренных ученых и  различных врачей-мыслителей 26, вызывает справед-
ливое возмущение и  отвращение у  благонамеренных ученых и  деятелей 
культуры и искусства 27, а также вообще у  [всех] добродетельных граждан. 
Хорошо сведущие в  искусстве и  поэзии, без благоразумия и  остальных 
добродетелей не могут воспитать ни благоразумных мудрецов, ни обра-
зованных людей, ни достойных граждан, ни здоровых членов общества. 
Мудрым и  свободным человеком был Диагор из Милета, ученик Демо-
крита, но он был известным безбожником древности, был осужден заочно 
на смерть за безбожие и нечестие, и спасся, тайно сбежав 28.

Мудрым был и  Демокрит Абдерит, учитель школы атомистов, но без-
божным и  крайним материалистом. Философом был и  Аристипп Кире-
нейский 29, но [он был] учителем гедонизма 30, утверждавшим, что удо-

26	 Букв. муз-врачей. Слово "муза" происходит от древнегреческого μοῦσα, во мн.ч. μοῦσαι означает 
"мыслящие". В  Древней Греции служителями муз называли людей разных профессий, которые 
занимались творчеством и изучением искусств, иными словами здесь у свт. Нектария идет речь о людях 
мыслителях, творческих людях, сведущих в искусствах, поэзии, литературе и т.д. 

27	 Здесь опять стоит слово муза, которое можно понять как "обладающие внешней ученостью". 
28	 Диагор Мелосский, V в. до н.э., прозванный "безбожником", греческий поэт. В  Афинах прославился 

насмешками над таинствами Элевсинских мистерий и  критическим отношением к  вере в  богов. Около 
415 г. ему предъявили обвинение в безбожии, и Диагор предпочел бегство на Пелопоннес.

29	 Аристипп Киренейский (ок. 435–355 гг. до н.э.) — ученик Сократа и основатель Киренской школы, считал 
высшим благом удовольствие (чувственное и духовное), если человек им управляет, а не наоборот.

30	 Гедонизм — учение о стремлении к удовольствию и сладострастию.



198

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

вольствие является высшей целью человека. Мудрым был и  Феодор 
Киренейский, но [он был] проповедником безбожия и учителем скотской 
чувственности 31.

Мудрыми были и  отцы скептицизма, Пиррон 32 и  его ученик Тимон 33, 
обучавшие размышлению и прекращению суждений, то есть воздержанию 
от суждений, но, через противоречия, то есть противопоставление слов, 
они искажали истину.

Философом был и Эпикур 34, но [при этом он] был безумным, безбож-
ным и  учителем чувственности, утверждающим, что счастье заключается 
в удовольствии. 

Уважаемыми за [свои] высказывания и искусными в диалектике были 
софисты Протагор, Горгий, Эвтидим, Ксениад Коринфянин, Фрасимах, 
Калликл, Гиппий, Продик и Пол 35, но [они были] софистами и извратите-
лями истины, они подорвали 36 основы морали, религии и веры, и едва ли 
не полностью разрушили прежние духовные убеждения мира и  социаль-
ные начала и  разрушили нравственную добродетель, утверждая, что все 
есть ложь, что всякая фантазия и мнение обманывают, что все происходя-
щее возникает из несуществующего и все разрушаемое уходит в небытие, 
и что мерой всех вещей является человек 37. "Как кому кажется, так и оно 
и есть 38. "То, что кажется каждому, то и является истинным" 39. 

Науки, таким образом, без хорошего воспитания, без познания самого 
себя, скорее навредили, чем принесли пользу. Относительно же того, 
насколько необходимо хорошее воспитание, вот что говорит философ 
древности, истинный мудрец Платон: "Многоопытность и  многознание 
при дурном воспитании — это наказание более тяжкое, чем совершенное 
невежество". 

Эта истина признавалась во все эпохи через множество примеров, 
которые, к сожалению, и в нашу эпоху не редкость.

Сколько ученых и сегодня из-за недостатка религиозного воспитания, 
из-за незнания самих себя, из-за незнания Божественных и человеческих 

31	 Федор Киренский (ок. 340–250 до н.э.) — философ-киренаик, ученик Аристиппа Младшего, прозванный 
Безбожником. Он считал, что для счастливой жизни достаточно понимания добра и  зла, отрицая пользу 
физики и диалектики. Федор был атеистом и видел цель жизни в удовольствии и избежании страданий.

32	 Пиррон из Элиды (ок. 360–270 до н.э.) — основатель античного скептицизма. Считал, что знание о вещах 
недостижимо, поэтому для достижения душевного покоя необходимо воздерживаться от суждений.

33	 Тимон из Флиунта (320–230 гг. до н.э.) — греческий скептик, ученик Пиррона, автор "Силл". Развил рацио-
нальный скептицизм, отрицая возможность неопровержимых логических доказательств из-за неизбежных 
логических кругов или бесконечных обоснований.

34	 Эпикур (341–270 гг. до н.э.) — древнегреческий философ, ценивший интеллектуальные удовольствия. Его 
учение стремилось к душевному спокойствию, считая отсутствие страдания высшим удовольствием.

35	 Представители старшего, среднего и младшего поколения софистов, которые обучали искусству спорить, 
доказывать, выступать в  суде и  народном собрании. В  центре внимания софистов находились вопросы 
права и  политики, морали, приёмы доказательства и  ораторского искусства и  умение опровержения 
любого ответа на заданный вопрос. 

36	 Букв. ἔσκαψαν — "сделали подкоп", от слова σκάβω — копать. 
37	 По словам Платона это высказывание Протагора, утверждающего, что мера всех вещей является человек.
38	 Диалог Платона "Кратил".
39	 Слова Теотита Афинского в диалоге с Платоном. 



199

doi:10.15829/2686-973X-2025-4	 Публикация источников/Publication of sources

вещей, учат душепагубным учениям и наполнены всякого рода заблужде-
ниями? Сколькие из них, потрясенные отсутствием здоровых религиоз-
ных убеждений, стремятся разрушить основы веры простых и  невежест-
венных [людей], становясь причиной множества бед? Сколько и  сегодня 
[есть ученых], которые устанавливая меру, как в  своих действиях, так 
и в своих намерениях, не рассматривают человека в целом, как это делал 
Сократ, рискнувший ради истины, а рассматривают лишь отдельно взятую 
личность, и  используя меру своего собственного ума, повторяя с  пафо-
сом слова Протагора: "каким каждому что-то представляется, таково оно 
и  есть". Они определяют вещи не такими, каковы они есть сами по себе 
и по своей сущности, каковы они есть по природе, а такими, какими они 
им кажутся, подгоняя их то вверх, то вниз [под свои искаженные поня-
тия]. Но на это отвечает им Сократ, говоря: "Вещи существуют не такими, 
какими мы их воспринимаем, и  не поддаются нашему восприятию, 
а существуют сами по себе по своей сущности, каковы они и есть по при-
роде". 

Итак, вещи не имеют к  нам отношения и  не подгоняются под нас, 
потому что они имеют отношение к сущности, которая такова, какова она 
есть, следовательно, мерой является не человек в отдельности, а человече-
ство в целом, не то, что каждому кажется [правильным] является непрелож-
ным, а то, чему учит общепризнанная истина, вот это непреложно, то, что 
является истинным словом общим для всех, это и является непреложным. 

Таким образом, истина в  целом, слава в  целом, исходящая из всех 
наблюдений в  целом  — это есть истина, она учит благочестию, правед-
ности, истине и  знанию. Человек в  целом или человечество, приняло 
и  сохранило истины о  Боге и  человеке, и  только оно может высказаться 
о  них и  о  тех, кто имеет к  ним отношение. Наука, не покоряясь учению 
о человеке в целом и вовсе берется исследовать его как предмет; но не об 
истинных ученых говорится это слово, не о  тех, кто восходит к  истине 
через здравую философию, а  о  последователях Ксениады и  Прота-
гора, принимающих за мерило собственное невежество и  неведение, чья 
мудрость, по словам Платона, кажется хитростью, а  вовсе не мудростью. 

Итак, дети, возлюбленные в  Господе, необходимо стать любителями 
истинной мудрости, которая будет научать вас [знанию] о  вас самих, 
каковы вы есть, и о Боге, каким является Он, которая откроет вам Боже-
ственное и человеческое, каковы они есть сами по себе, и надежно поведет 
нас по путям праведности, по путям благочестия, праведности и истины, 
ибо без этого, без добродетели, благочестия и знания, человек не достиг-
нет своего высшего предназначения. 

Добродетель — это украшение юности, она, по словам Исидора Пелу-
сиота, "есть достояние и  необходимое, и  полезное, и  прекрасное, и  при-
личное, и  драгоценное, и  ко многому служащее: необходимое  — потому 
что всего необходимее вести жизнь правильную, полезное  — потому что 
ведет к  блаженству, прекрасное  — потому что делает имеющих ее досто-
честными, приличное — потому что украшает ею обладающих, драгоцен-
ное — потому что конец ее — окончание трудов, ко многому служащее — 
потому что всего плодоноснее".



200

Российский журнал истории Церкви/Russian Journal of Church History	 2025; 6 (4) 

Поэтому кто, кроме безумного, не станет этого придерживаться? Я уве-
рен, что все будут придерживаться, потому что согласно священному Пла-
тону: "мы должны употребить все усилия, чтобы приобщиться, пока мы 
живы, к добродетели и разуму, ибо прекрасна награда и велика надежда" 40. 
Аминь. 

Литература
1.	 Μοναχού Θεόκλητου Διονυσιάτου 1992  — Μοναχού Θεόκλητου Διονυσιάτου  (1992). Ο Άγιος Νεκτάριος ὁ θαυματουργός. 

Εκδόσεις "Ὑπακοή", ISBN: 9789607048011.
2.	 Κασκανιώτη Β. 2015 — Κασκανιώτη, Β. (2015). Εκκλησία, σχίσμα και αίρεση κατά τον άγιο Νεκτάριο. Θεσσαλονίκη. doi:10.12681/

eadd/37454. 
3.	 Ζυγοράκη Ε. 2013  — Ζυγοράκη, Ε. (2013). Η κλασική παιδεία στα παιδαγωγικά έργα του Αγίου Νεκταρίου Πενταπόλεως. 

Θεσσαλονικη. doi:10.26262/heal.auth.ir.132031.
4.	 Strongylis, P. 1994 — Strongylis, P. (1994). Saint Nectarios of Pentapolis life and works: a historical — critical study, Durham 

theses, Durham University.

References
1.	 Monk Theoklitos Dionysiatou 1992  — Monk Theoklitos Dionysiatou (1992). Saint Nektarios the Wonderworker. Publications 

"Ipakoiki". (In Greek). ISBN: 9789607048011.
2.	 Kaskaniotis II. 2015 — Kaskaniotis, B. (2015). Church, schism and heresy according to Saint Nektarios. Thessaloniki. (In Greek). 

doi:10.12681/eadd/37454.
3.	 Zygorakis E. 2013  — Zygoraki, E. (2013). Classical education in the pedagogical works of Saint Nektarios Pentapolis. 

Thessaloniki. (In Greek). doi:10.26262/heal.auth.ir.132031.
4.	 Strongylis, P. 1994 — Strongylis, P. Saint Nectarios of Pentapolis life and works: a historical — critical study, Durham theses, 

Durham University, 1994.

40	 Цитата из диалога Платона "Федон".


